MUNDOS
INDiIGENAS

Universidade Federal de Minas Gerais
Espaco do Conhecimento UFMG
Belo Horizonte 2020



Universidade Federal de Minas Gerais

Reitoria
Sandra Regina Goulart Almeida

Vice-reitoria
Alessandro Fernandes Moreira

Diretoria de Acao Cultural
Fernando Mencarelli
Monica Ribeiro

Diretoria Cientifico-Cultural do Espaco do Conhecimento UFMG
Diomira Maria Cicci Pinto Faria
Sibelle Cornélio Diniz



Ministério do Turismo, Instituto Unimed-BH,
BDMG Cultural e Espaco do Conhecimento UFMG apresentam:

MUNDOS
INDIGENAS

Ana Maria R. Gomes
Deborah Lima
Mariana Oliveira
Renata Marquez

(organizadoras)

Catalogo da exposicao
Espaco do Conhecimento UFMG
Belo Horizonte 2020



Sandra Regina Goulart de Almeida
e Alessandro Fernandes Moreira

Reitoria da Universidade Federal de Minas Gerais



mundos indigenas

A Universidade Federal de Minas
Gerais, reafirmando seu compromisso
com a historia e a memoria dos povos
indigenas brasileiros, tem o prazer

de apresentar, em parceria com o
Instituto Unimed BH, a Exposicao
Mundos Indigenas. Abrigada no Espaco
do Conhecimento UFMG, a Exposicao
busca proporcionar ao publico a
oportunidade de conhecer os modos
de viver, de saber e de cuidar dos
povos Maxakali, Pataxoop, Xakriaba,
Yanomami e Ye'kwana.

Fruto da parceria entre o Grupo
Antropologia na Escola do Nucleo de
Estudos Quilombolas, Indigenas e
Tradicionais da Faculdade de Filosofia e
Ciéncias Humanas da UFMG e o Grupo
de Pesquisa e Extensao em Educacao
Indigena da Faculdade de Educacao

da UFMG, a Exposicao resulta de uma
experiéncia inédita. A partir do contato
e trabalho realizado ha mais de 25
anos por esses grupos, os conceitos
fundamentais que deram corpo a
Exposicao foram propostos por um
conjunto de curadores indigenas.

Para apresentar o mundo dos Maxakalli,
os escolhidos foram Sueli e Isael. Dona
Lica e Kanatyo mostram o mundo
Pataxoop, enquanto Vicente, Edvaldo e
Célia sao curadores Xakriaba. Recém-
premiado com um Nobel alternativo pela
protecao do seu povo e da Amazdnia,
Davi Kopenawa se junta a Joseca na
curadoria Yanomami. Julio Magalhaes
e Viviane Rocha sdo os indigenas
responsaveis pela curadoria Ye'kwana.

Nas paginas deste Catalogo, os leitores
e leitoras sao convidados a mergulhar
no universo dessas populacoes que,
aqui, contam a sua propria historia.

Ao trazer os saberes produzidos pelos
povos indigenas, de uma forma acessivel
a pessoas de todas as idades, busca-

se ensejar uma abertura para outras
formas de vida. Em fotografias, desenhos
e historias, faz-se presente o desejo

de cultivar e fazer avancar as relacoes
com esses mundos, encorajando o
entendimento, o respeito e a deferéncia
as formas de viver dos povos indigenas e
seus multiplos saberes.



Fernando Mencarelli
e Monica Ribeiro

Diretoria de Acao Cultural da UFMG



aprender a

olhar e perceber

As vozes dos povos indigenas nunca se
fizeram tao necessarias - seja pelas
visoes de mundo que nos propoem
outras formas de viver e enfrentar a
profunda crise pela qual passamos ou
pela urgéncia na reafirmacao de seus

direitos e da protecao de seus territérios.

Parte deste conhecimento indigena foi
partilhado conosco na exposicao do
Espaco do Conhecimento UFMG, através
da apresentacao das culturas de cinco
povos que ocupam diferentes partes do
pais: Maxakali, Pataxoop, Yanomami,
Ye'kwana e Xakriaba. Pesquisadores
da UFMG convidaram os curadores
indigenas para aprendermos com eles
a olhar e perceber o mundo a partir de
seus valores e praticas.

A exposicao nos proporciona uma
experiéncia de abertura e expansao
em direcao a outros modos de se viver
e compreender o mundo. Os mestres
e artistas indigenas nos apresentaram
seus conhecimentos através de
concepcoes centrais de suas culturas,
que se desdobram em diversas
praticas e pensamentos traduzidos
em imagens, sons, aromas, palavras
e corporalidades. Foram os préprios
mestres e artistas que nos convidaram
a acessar suas culturas refinadas

e imaginar, nessa partilha, outros
mundos possiveis.



Diomira Maria Cicci Pinto Faria
e Sibelle Cornélio Diniz

Diretoria do Espaco do Conhecimento UFMG



a reverencia

pela terra

Os espiritos da floresta e do cerrado
enviaram seus mensageiros pelo vasto
mundo para semear a ideia de uma
exposicao que revelasse as formas de vida
dos indigenas brasileiros e suas realidades,
subjetividades, percepcoes e preocupacoes,
apresentadas em seus proprios termos.
A'ideia caiu em solo fértil no Espaco do
Conhecimento UFMG, que concretizou o
desafio de apresentar uma singela amostra
do mundo de cinco povos. Mundos diversos
que se revelam a partir de conceitos
escolhidos pelos préprios indigenas,
contemplando temas como territério,
transformacao, natureza, fertilidade e vida,
desdobrando-se em pinturas, desenhos,
fotografias, documentarios, mascaras,
redes, colares, instrumentos musicais,
ceramicas e permitindo ao visitante nao

s6 observar, mas também experimentar
estes mundos. A concepcao expositiva levou
em consideracao dois aspectos: o perfil

do publico do Espaco do Conhecimento
UFMG, com predominéancia de criancas

e jovens, e a interatividade que valoriza

a experimentacao, comunicacao e troca,
privilegiando o encontro com o jeito de viver
de cada povo e com seus cantos e contos.

Caminhar pelo colorido vao da exposicao
é deparar-se com situacoes inusitadas:
pessoas deitadas na rede yanomami ou
assistindo ao documentario da caca da
anta dos Ye'kwana; visitantes sentados
no chao, de olhos fechados, sentindo o
aroma das ervas trazidas pelos Xakriaba,

lembrando, quem sabe, os ensinamentos de
seus avos; criancas correndo pelo saldo com
as mascaras Maxakali, se transformando
em periquitos, peixes e tamanduas, ou
escutando com curiosidade as histérias do
tempo das aguas dos Pataxoop. Mundos
diversos que revelam profunda reveréncia
pela terra que nos nutre, sobre a qual todas
e todos vivemos e que se encontra castigada
pela acao daqueles que acreditam que os
humanos estao descolados da natureza.

Alimentado pela criatividade destes

povos, o visitante se permitira sonhar

um mundo em que terra e pessoas
estejam interligadas, resultando em um
cuidado maior de ambas as partes, para

se tornarem uma s6. A dedicacao das
equipes do Espaco do Conhecimento
UFMG a esta exposicao foi marcada pela
rigueza do convivio com os indigenas e
suas sabedorias. A mediacao da exposicao,
realizada por estudantes de graduacao da
UFMG, privilegia a aproximacao as histérias
dos povos, suas brincadeiras, dancas e
cosmovisoes. Esta aproximacao a outros
mundos pode, em alguns momentos, gerar
estranhamento, mas na maior parte deles
gera encantamento.

Neste momento em que convivemos com
um virus que nos amedronta, a mensagem
desta exposicao € uma dadiva para nos
fortalecer e ampliar nossos horizontes.

Faca esta visita conosco, descubra estes
Mundos Indigenas!



Samuel Flam, Eudes Arantes Magalhaes,
José Augusto Ferreira, Maria das Mercés Froes
e Mdcio Pereira Diniz

Diretoria do Instituto Unimed-BH



uma viagem as
raizes do Brasil

0 Brasil abriga o maior nimero de
comunidades indigenas no mundo: sdo
mais de 300 etnias, espalhadas por todo o
territorio nacional. Este é um patriménio
social que nao encontra similaridade

em nenhum outro lugar do mundo. Sao
idiomas, costumes, cancoes, vestimentas
e historias inigualaveis, que tém suas
raizes em um Brasil pré-colonizacao.

Nosso contato com estas riquezas é
lembrado, muitas vezes, apenas quando
passamos pelas ruas dos Tupinambas,
dos Tamoios, dos Guajajaras, ou tantas
outras com nomes indigenas no centro
de Belo Horizonte. Um lembrete de que,
antes de ser Brasil, este territorio era
Pindorama, ou “Terra das Palmeiras” na
lingua Tupi.

A exposicao Mundos Indigenas nos
convida a uma viagem a este universo
que, apesar de ser parte fundamental

do que somos, ainda permanece inédito
para muitas pessoas. O objetivo é que,
por meio de uma imersao no modo de
vida dos Maxakali, Pataxoop, Xakriaba,
Yanomami e Ye'kwana, possamos exaltar
e conhecer as singularidades de cada
etnia e, com isso, despertar a consciéncia
da necessidade da preservacao dos
espacos dos povos nativos.

1

A mostra traz ainda uma particularidade
inédita, que a diferencia das demais
exposicoes com esta tematica: toda a
curadoria foi feita por membros das
etnias representadas. Essa caracteristica
destaca o respeito ao espaco de fala de
quem de fato o detém, valorizando o
trabalho e a voz dos povos indigenas.

Para o Instituto Unimed-BH, é
fundamental ser parceiro, desde 2017,

do Espaco do Conhecimento UFMG. Isso
se deve ao fato de acreditarmos que o
trabalho realizado por esta instituicao
vem ao encontro dos principios de nossa
Cooperativa - e com os dos mais de 5 mil
médicos cooperados e colaboradores que
contribuem para o nosso Projeto Cultural,
a fim de gerar conhecimento e colaborar
para a qualidade de vida de todos, por
meio da ciéncia, arte e educacao.

Promover o cuidado com as pessoas

€ um dos grandes propdsitos desta
parceria. Esperamos que com esta
exposicao possamos estar cooperando
para este ideal, tanto por auxiliar

na preservacao das nossas culturas
ancestrais, quanto por levar ao grande
publico o mundo surpreendente e
encantador dos povos indigenas.

Desejamos a vocé uma excelente visita!









sumario



16 mundos indigenas:
apresentacao

24 né ropé

Davi Kopenawa
Joseca Yanomami

52 weicho

Julio David Magalhaes
Viviane Cajusuanaima Rocha

78 corpo-territorio
Vicente Xakriaba
Edvaldo Xakriaba
Célia Xakriaba
110 yay ha miy

Isael Maxakali
Sueli Maxakali

134 o grande tempo das aguas

Kanatyo Pataxoop
Lica Pataxoop

170 um espaco para
outro conhecimento

Deborah Lima

178 aprender em presenca,
aprender com

Ana Maria R. Gomes

190 depois do museu: uma
conversa sobre a exposicao

Karenina Andrade



Ana Maria R. Gomes, Deborah Lima,
Mariana Oliveira e Tainah Leite

Coordenadoras da Exposicao

Renata Marquez
Coordenadora da Expografia



mundos indigenas:
apresentacao

Na exposicao Mundos Indigenas,
curadoras e curadores indigenas de cinco
povos - Yanomami, Ye'kwana, Xakriaba,
Tikm@'tn (Maxakali) e Pataxoop - nos
convidam a conhecer seus mundos.
Mundos que criam e envolvem existéncias
humanas e outros tipos de existéncia -
como plantas, animais e espiritos - com
quem convivem efetivamente. Em comum,
mostram respeito e amor a Terra.

Vivem hoje no Brasil mais de 305

povos indigenas, que falam mais de

274 linguas diferentes. A populacao
indigena no Brasil é de 896.917 pessoas,
sendo 324.834 moradoras das cidades
brasileiras e 572.083 moradoras de
aldeias espalhadas de norte a sul do
pais, segundo o Censo 2010 do IBGE.
Dessa rica diversidade de territdrios
socioambientais, os cinco povos
convidados possuem mais de 20 anos de
presenca na UFMG como professores,
alunos e pesquisadores na Faculdade de
Educacao e na Faculdade de Filosofia e
Ciéncias Humanas.

As curadoras e os curadores mostram
seus mundos a partir de conceitos: né
ropé, weiché, corpo-territdrio, yay ha miy
e o grande tempo das aguas.

17

Os curadores Yanomami Davi Kopenawa
e Joseca Yanomami (Aldeia Watoriki)
falam de né ropé: a riqueza que faz a
terra brotar e nos alimentar.

O curador Ye'kwana Julio Magalhaes
(Aldeia Kudataanha) e a curadora
Ye’kwana Viviane Cajusuanaima Rocha
(Aldeia Fuduwaaduinha) apresentam o
weiché: a singularidade e o respeito a
diferenca entre os povos.

A curadora Xakriaba Célia Xakriaba
(Aldeia Barreiro Preto) e os curadores
Edvaldo Xakriaba (Aldeia Sumaré) e Pajé
Vicente Xakriaba (Aldeia Caatinguinha)
falam de corpo-territdrio: a terra esta no
corpo e o corpo esta na terra-territorio.

A curadora TikmG'tn (Maxakali) Sueli
Maxakali e o curador Isael Maxakali
(Aldeia Verde] contam sobre yay hd miy:
as transformacoes que regem o fluxo do
tempo, as mudancas de tudo.

A curadora Pataxoop Lica Pataxoop e o
curador Kanatyo Pataxoop (Aldeia Mu3
Mimatxi) ensinam sobre o grande tempo
das aguas: o comeco de tudo e o eterno
recomeco, que reconecta a vida com os
espiritos e com a Terra.



Aceitar o convite para compreender
realidades indigenas depende de uma
disposicao sensivel para experienciar
seus mundos sem traduzi-los ou
compara-los com a nossa realidade
conhecida. A exposicao nos convida a
agucar nossos sentidos e nosso intelecto,
para, assim, perceber realidades
constituidas com base em outras
premissas, diferentes das que adotamos
para definir o que existe. Premissas que
fundamentam, afinal, a constituicao de
outros mundos - possiveis e coexistentes.
Com eles, podemos aprender a coexistir e
a interagir com respeito e cuidado.

0 espaco expositivo foi pintado em cinco
cores - verde, azul, laranja, amarelo e
vermelho -, esbocando os territérios
onde residem, respectivamente, as
curadoras e os curadores Yanomami,
Ye'kwana, Xakriaba, TikmU'Gn (Maxakali)
e Pataxoop. Diante dos relatos da
experiéncia cotidiana dos territorios
indigenas, baseada no entendimento da
vida ciclica dos materiais, do poder de
agéncia dos seres nao humanos e de

seu saber mitico, o espaco expositivo
procurou minimizar os elementos
construtivos industriais descartaveis,
comuns em exposicoes temporarias,

e atuar apenas como uma estrutura
minima capaz de receber e abrigar toda
a producao material que vinha chegando
das aldeias. Acervo e mobiliario se aliam
nesta exposicao, convidando a interacao
dos corpos visitantes.

Desde cedo, em cada gesto, em cada
olhar, o modo de vida préprio de cada
povo vai construindo as expressoes do
futuro. Por isso, as criancas, com sua
simultanea capacidade de perceber e
imaginar, constituem um importante
publico para o qual se volta a exposicao.
As muitas infancias indigenas sao
transportadas para a cidade por meio
das brincadeiras que garantem a
participacao na comunidade e, aqui,
estruturam o espaco expositivo.
Desenhar, esculpir, dancar, imitar,
coletar e ouvir histérias sao gestos

que as criancas indigenas querem
compartilhar com as criancas da cidade.



RORAIMA

AMAZONAS

Aldeia
Yanomami Watoriki

Aldeias Ye'kwana
Kudataanha

MINAS GERAIS
Belo
.Horizonte
e Fuduwaaduinha
. Aldeias Xakriaba ‘J
Caatinguinha, Barreiro
Preto e Sumaré

() Aldeia Verde Maxakali

. Aldeia Pataxoop Mua Mimatxi

19



Joseca Yanomami

Viviane Cajusuanaima Rocha

Davi Kopenawa

=:"’ —
.‘j};f

Julio David Magalhaes

Célia Xakriaba

-

) ?

___—-—-::"‘-. 1 %
—— @ .
e T




Edvaldo Xakriaba

Kanatyo Pataxoop Lica Pataxoop




Edgar Kanayko Xakriaba

R ———
T

Siwé Braz Cassiano Maxakali




Juliana Maxakali Marinete e Julinha Maxakali







he
rope

A caminho de né ropé’

Curadores Entao é assim: os napépé? que sao

Davi Kopenawa e autoridades, aqueles homens influentes
Joseca Yanomami que moram junto a vocés, eles ndo nos
Assistentes conhecem. Nao conhecem nossas casas,
dos curadores nao conhecem nossa terra-floresta, eles
Ana Maria Machado, ficam atentos apenas a outros lugares.

Ana Maria R. Gomes
e Deborah Lima

Por isso, eu, que pertenco a floresta,
quero ensinar nossa sabedoria a vocés,

Texto napépé. Queremos ensina-los, porém vocés
Davi Kopenawa pensam diferente. Vocés nos escutam, mas
Desenhos nao acreditam em nossas palavras. Os
Joseca Yanomami napépé nao pensam assim: “As palavras

dos Yanomami sao verdadeiras! Eles irao
explicar o conhecimento deles para nds, irao
explicar sobre o modo como viviam seus
antepassados, ja que eles tém sabedorial”.

Traducao
Ana Maria Machado

Agradecimentos
Bruce Albert e

Marcos Wesley Mas por que 0s napépé nao pensam dessa
forma? Eles nao sabem que o lugar de
surgimento de né ropé foi em nossas terras,
eles ndao conhecem! Eles s6 conhecem
suas proprias terras. Portanto, o que
essas pessoas sabem é somente sobre si
mesmas. Elas pensam diferente, pensam
em si em primeiro lugar.

25



Por causa disso, vamos explicar a elas nossa sabedoria. E por que vamos
ensinar nossa sabedoria? O que deixa os napépé tristes de verdade? Por eu
pensar sobre isso, estou indicando com minhas palavras o que é certo.

Ha& muito tempo atras, nos tempos em que surgiram nossos antepassados,
Omama, nosso criador, deu esse nome: né ropé. Colocou esse nome né ropé
e disse: “cuidem bem de né ropé! Se vocés morarem na terra-floresta com né
ropé, vocés ficam alimentados, vocés vivem bem e com saude! Vocés ficarao
bem e sauddaveis para fazer suas festas, vocés farao seus filhos crescerem
saudaveis também! Por isso, por vocés acordarem bem e com saude, vocés
despertem para esse nome: né ropé. Vocés peguem esse nome. Quando os
alimentos crescem, quando vocés querem fazer festa, vocés se convidam

uns aos outros, conversam uns com os outros, vocés se alimentam uns aos
outros”. Assim disse Omama.

Eu, sendo Yanomami, quando explico isso fico pensando se talvez os

napépé estao me entendendo, ja que eles pensam diferente. Os napépé nao
estabeleceram relacoes de amizade com o povo Yanomami a partir de nossas
raizes. E por nao terem feito os primeiros contatos de forma que desejassem
ser nossos amigos, até hoje ndo nos levam a sério. Os napépé deveriam falar
dessa forma: “Nao! Essas palavras sdo verdadeiras! Os Yanomami falam a
verdade! Nds brancos também falamos a verdade. Assim nds podemos nos
ensinar uns aos outros”. Quando aprendermos uns com os outros, sentiremos
que né ropé da floresta nos pertence de fato. Se sentirmos que é mesmo nosso,
cuidaremos de verdade e n3o iremos estraga-lo. E isso que eu queria dizer para
vocés napépé: vocés rapazes, vocés mocas e vocés mais velhos, quero passar
nossa sabedoria a vocés. Quando vocés aprenderem nossos conhecimentos, o
seu pensamento despertara para isso e sequirao pelo caminho correto.

.7

Nos primeiros tempos, quando nossos antepassados surgiram, eles ja
estavam trabalhando. Primeiro apareceu o trabalho do espirito da sauva,
Koyori. Por ter surgido primeiro, ele plantou né ropé: banana, macaxeira,
cana, cara, pupunha, batata doce.... plantou os alimentos da roca. Mas né ropé
também esta em outros alimentos, naqueles que crescem na floresta, que

sao arvores frutiferas: bacaba, pataua, buriti, acai, abiu, ingd, cacau, cupuacu.
Todos esses seres arvores da floresta sao né ropé. Os seres plantas da roca,
que as pessoas plantaram primeiro no solo, sao né€ ropé.

26



A forma como pensamos é separado: os napépé pensam de uma forma e nos
Yanomami de outra, é assim que é. Né ropé nos deixa felizes! E por que nds
ficamos felizes? Porque plantamos comidas nas rocas, porque os alimentos
crescem nas rocas. Por cultivarmos essas plantas, nos alimentamos e isso nos
deixa felizes! O que deixa os napépé felizes sao coisas diferentes. Eles ficam
felizes pela comida, s6 que o dinheiro também os deixa muito felizes! Petrdleo
os deixa felizes! Voar de aviao os deixa felizes! Eles ficam felizes com os carros.
Ter uma casa bonita e brilhante os deixa felizes. Agua gelada também deixa

os napéepé felizes. Fazer os outros trabalharem para eles ou fazer com que os
homens influentes lhes deem empregos, isso os deixa felizes. Sao muitos os
napépé que vivem felizes! Mas né ropé nao os deixa felizes!

O que nos faz felizes é né ropé, a floresta, o solo. Né ropé faz os alimentos
crescerem, nos alimenta, nos faz viver bem e com sadde, né ropé mata nossa
sede, nos faz ter dgua limpa, faz os rios onde tomamos banho serem limpos.
Pelo fato de continuarmos assim, dancando uns com os outros, cantando
juntos e fazendo nossos festivais funerarios é que né rop€ nos traz alegria.
Ficamos felizes com os xamas, por eles carregarem a responsabilidade

pela saude. Sao os xamas que fazem né ropé chegar. Né ropé danca através
dos xamas. Entao é tudo isso que nos faz felizes. Os alimentos nos deixam
verdadeiramente felizes! Os xamas nos deixam felizes. Os napépé nao se
interessam por essas coisas. Alguns até se interessam, se conectam a isso,
mas outros nao chegam 4 e, por isso, essas pessoas s6 pensam assim: “Ngo!
Eles sao de outras terras, nao vamos escuta-los! Serd que essas pessoas
trabalham como a gente?”

Vocés, mulheres napépé,® vocés escrevem. E através da escrita que os napépé
aprendem. Se nao tiver nada escrito e eu ficar sé fazendo discursos a toa, os
napépé nao me levam a sério e logo pensam assim: “Nao! Isso é mentira! Ele
esta pensando isso a toa!” Eles escutam, s6 que que depois, quando vao embora,
param de pensar sobre o que eu falei. Ai eles ficam s6 prestando atencao nas
coisas pelas quais sao apaixonados, no que prende mesmo a atencao deles.

Nos, Yanomami, colocamos nosso pensamento nas rocas. Nds ficamos com o
pensamento atento a né ropé. Ja que prendemos nosso pensamento a né ropé,
nds pensamos assim: “entdo, vamos trabalhar, vamos limpar a roca, vamos
trabalhar com nossos bracos, nossas maos!” E tudo isso o que diferencia

27



Waha apé kua - né ropé
cara tem né ropé

Hutusiki - n€ ropé
as manivas (pés de mandioca) tém né ropé

28



29



nosso pensamento. Nosso pensamento se fixa em né ropé, é nisso que
pensamos em primeiro lugar e dessa forma nosso pensamento fica em paz,
se acalma. Entao, é assim que eu falo para vocés traduzirem. Depois que
vocés traduzirem, escrevam na lingua dos napépé€ para que os jovens e as
mocas que estao se formando possam me ouvir. Quando vocés escutarem
essas palavras, transportarem o seu pensamento e entrarem no nosso

- quando se aprofundarem em nosso pensamento - vocés irdo perceber
nossas raizes. Mas ja que vocés nao enxergam nossas raizes, nosso
pensamento ndo aparece e vocés nao se surpreendem, exclamando: “Olha! a
gente nao tinha pensado nisso!”

Quando nds olhamos para as raizes, aquelas que fazem os alimentos
crescerem, por onde né ropé se move, nds xamas yanomami conseguimos
ver seus rastros. Outros Yanomami nao enxergam estes rastros. Os
agricultores napépé nao conhecem os caminhos de né ropé, eles conhecem
caminhos de outras coisas diferentes. Pelo fato de ja conhecerem um
caminho, eles fortalecem o que estao pensando: “Ah! vou pegar meu motor,
vou pegar meu trator para trabalhar! Se eu nao tiver meu trator, se estiver
passando dificuldades, sem ter funcionarios para trabalhar para mim, fica
dificill" E isso que os napépé falam. Nés nao sofremos por isso! Nossos
antepassados abriam rocas com machados de pedra, por isso nds sabemos
lidar com as dificuldades. Estamos explicando isso para as pessoas de
Minas Gerais, pois se as pessoas tiverem mais conhecimento sobre o lugar
onde né ropé mora, tendo clareza sobre né ropé, saberao cuidar, proteger!
E isso que eu quero dizer.

Onde tem né ropé, por onde né ropé se espalha, os napépé€ s6 sabem estragar!
Eles derrubam as arvores e depois as queimam! Depois de queima-las,
retiram o que resta com o trator. Os napépé sé trabalham desmatando a

terra! Trabalhar é bom, mas vocés precisam mesmo aprender a proteger a
floresta! Né ropé vive de fato no solo e na superficie, sustenta nossa vida boa

e saudavel. Vejam a importancia de protegermos a floresta hoje em dia! Nao
deem continuidade ao que estd em curso hoje.

Nao digam: eu vou estragar essa floresta, ja que ela existe sem razao! A
floresta so esta em pé, sem razao!

30



Nao pensem assim! Fiqguem espertos! Despertem seus pensamentos!
Prestem atencao ao que vocés estdao comendo! Se nao tiver né ropé, como é
que iremos ficar?

E também né ropé quem nos faz respirar o ar bom, nos faz ficar atentos,
trabalhar bem, € o que nos faz ficar felizes. N6s iremos nos alimentar de né ropé,
depois de nos alimentarmos, ficaremos satisfeitos e s6 assim ficamos fortes!

Quando os napépé estragam a floresta, né ropé€ foge, ele vai para outra terra.
Quando ele foge, os napépé plantam as comidas na terra, mas elas nao
crescem! So resta Ohinari, o ser da fome, em seu lugar. Se nao comermos
ficamos fracos! A pessoa nao consegue se curvar, so fica deitada, nao se
levanta, nao consegue ir longe, é isso que Ohinarifaz. Ohinari é muito feroz!
Ele nao faz amizade conosco. Ohinarinos faz sofrer, nao quer nos ver felizes
e saudaveis! Enquanto né ropé quer nos fazer viver bem e com saude, Ohinari
quer nos fazer morrer, quer nos matar de sede e de fome. Os napépé nao
carregaram essas palavras, eles nao carregam isso.

No6s Yanomami cheiramos yakoana, nos tornamos xamas e enxergamos

o caminho de né ropé. Aqueles grandes homens que conseguem ver o
caminho de né ropé, o chamam e assim as comidas crescem por toda
extensao da floresta e em todas as rocas! As frutas aparecem na floresta,
0s animais comem e 0s peixes também: as queixadas, os macacos, as antas
e outros. Portanto, vocés napépé abram o pensamento de vocés, pensem:
“E verdade!”. Nao se perguntem: “Onde esta né ropé?". Ai na terra de vocés
também tem né ropé, e é porque tem né ropé que vocés se alimentam. Vocés
se alimentam, criam bois e assim comem carne. Vocés também comem
peixes e comem frutas. Depois que vocés cultivam suas frutas, vocés fazem
suco delas para matar a sede!

Portanto, hoje em dia, é pelo caminho de né ropé que o pensamento de vocés
precisa ir. Tanto 0 nosso pensamento, Yanomami, quanto o de vocés, napépé.
Quando levantamos nossos olhos e enxergamos isso, nosso pensamento se
abre: “Entdo, esse é o caminho para vivermos com salde, € nessa terra que
vivemos bem! Todos nds: napépé, Yanomami, as criancas e jovens!” Entao,
cuidem da floresta. Isso é verdade! Vocés que estao nas escolas, vocés que
estdo ai para aprender, escutem isso, vejam essas minhas palavras no papel!

31



Se vocés nao tinham aprendido isso, se nao tinham escutado sobre isso, agora
as pessoas da floresta estao ensinando a vocés, portanto a partir de agora
vocés passem a pensar assim: “Entdo, vamos escuta-los, vamos leva-los a
sério!l”. Essas minhas palavras sao verdadeiras! Nao é mentira, nao! Outros
nap€pé€ nao te ensinaram isso.

Nos, Yanomami, temos nossos filhos e, portanto, nossos velhos irao soprar as
narinas deles, os ensinando a serem xamas. Ja que essa é uma forma deles
estudarem, ao verem os xapiripé, entao eles explicam e assim aprendem. Ja
que vocés aprendem pela escrita, vocés coloquem essas palavras escritas
para que os jovens napépé€ possam lé-las! Para que seus olhos caiam sobre o
caminho de né ropé, para que seus olhos pousem no meio do caminho de né
ropé e, quando pousarem ali, quando enxergarem de verdade digam: “Olha sd!
Entre eles é diferente! Nos napépé pensamos diferente!” Hoje em dia, nds que
somos da mesma geracao, estamos entendendo. Nos sabemos e ensinamos
nossos conhecimentos uns aos outros.

Vocés, napépé, me chamaram. Entao, nos sentamos para explicar e abrir

o pensamento dos outros napépé. Era isso que eu gostaria de dizer, da

mesma forma como fazemos nos discursos noturnos voltados para toda

nossa comunidade. Quando eu faco esses discursos em minha casa, aqueles
que estdo crescendo concordam comigo, escutam e pensam: “E verdade!

Se eu nao sair para cacar eu nao como! Nao vou voltar com caca. Se eu nao
trabalhar, o alimento ndo cresce, pois o alimento nao cresce sem razao.
Quando eu trabalho, eu cavo a terra, eu coloco a muda na cova e planto, e
depois de seis meses a comida cresce e nés a comemos”. E isso que eu ensino
para os nossos jovens, para que eles facam assim. Outros que nao trabalham,
ficam com fome! Eles ficam pedindo: “Eu quero comida! Eu ndo tenho minha
comida! Eu ndo cultivei nada!” Aqueles preguicosos dizem isso. J& aqueles que
sao rapidos, que sabem trabalhar na roca, eles comem! Eles se alimentam.
Noés comemos né ropé, né ropé nos faz viver bem e com sadde. Né ropé faz
nossos olhos se manterem atentos a saude da floresta.

Omama, quem nos criou, falava em lingua Yanomami. A forma como ele fez,
para mim esta certa. As palavras em nossa lingua sao claras, os discursos

do hereamu sao claros, assim como os dialogos cerimoniais das festas, que
eu também entendo. Existem também os cantos xamanicos. De todos estes,

32



s6 os cantos xamanicos sao muito dificeis. Vocés napépé nao compreendem
aquelas palavras. Os xamas falam Yanomami, mas eles usam uma linguagem
muito complexa! Sao nessas palavras dificeis que os xamas pegam de verdade
o rastro de né ropé, outros Yanomami nao pegam o rastro dele. Mas ja que os
xamas possuem o rastro de né ropé, eles podem indicar aos outros Yanomami
onde estd o rastro, dizendo: “olhem! Esse é o caminho de né ropé, trabalhem
nesse lugar aqui! Quando vocés estiverem com fome, chamem né ropé.
Quando vocés o chamarem, joguem fora a terra que estiver infértil e assim né
ropé ird surgir novamente. Ele vai voltar, vai ficar bom de novo e assim vocés
vao poder comer! Assim, vocés ficam felizes!”

Por causa disso Omama disse: “Né ropé ndo morre! Né ropé € muito longo!”
Nos iremos morrer, vocés napépé, vocés se alimentam, mas vocés também
irao morrer. Nos Yanomami, mesmo sendo alimentados por né ropé,

iremos morrer. Ja sobre né ropé morrer, € algo muito dificil! Quando o solo
rachar, quando o céu acabar, sé assim né ropé ira acabar! Entao, é isso que
pensamos, € isso que dizemos. Quando né ropé foge, a terra se despedaca.
As folhas das arvores envelhecem e caem, os troncos secam e entao né ropé
foge. L4 em outras terras, quando né ropé for se deitar em outras terras,
quando se for e subir para o mundo dos fantasmas, entao a terra onde
estivermos morando sera tomada por Ohinari, o ser da fome. Quando Ohinari
chegar, nds nao iremos nos alimentar novamente. Né ropé nao morre, ele

so6 foge. Se vocés, napépé, ficarem sempre estragando a terra, o solo, as
consequéncias serao muito ruins! Hoje em dia tudo parece bem, hoje em dia
vocés se alimentam. E pelo fato de os jovens terem se alimentado bem é que
depois eles conseguem estudar. E pelo fato de vocés terem se alimentado hoje
que vocés trabalham, correm cheios de salide e andam com pressa com suas
barrigas satisfeitas! E por causa disso que queremos levar o pensamento dos
jovens para longe. Deixem seu pensamento se envolver! Vocés, napépé, se
apaixonem por suas terras-florestas cheias de saude!

O pensamento dessa nova geracao ainda esta crescendo. Achamos que nosso
pensamento € amplo, mas nao é! Nosso pensamento nao se apaixona assim.
Se nao chegarmos para caminhar corretamente no caminho saudavel, aqueles
napépé donos das mercadorias, que destroem a terra, aqueles que ficam
estragando a floresta sem razao, vao nos fazer sofrer!

33



Pookoxi - manamakoxi
machado de pedra

Yoasi a
Yoasi, irmao de Omama

Quando Omama, demiurgo Yanomami, e seu irmao Yoasi ficaram adultos,
comecaram a se desentender. Omama pensou que nao poderia cortar a arvore, ela
tem vida, é preciso protegé-la. Yoasi pensou:

“Eu plantei essa arvore, entao posso derrubar.” E assim o pensamento de Yoasi.
Omama respondeu: “Yoasi, seu pensamento é seu, mas meu pensamento é outro,
eu nao posso estragar a terra! A terra ndo pode ser destruida.”

Davi Kopenawa, Belo Horizonte, julho de 2019.

34



35

A SEL I WO TR i




Vocés tém que ensinar a seus filhos a pensarem direito! Ensinem para

seus filhos isso: “Filhos, vocés fiquem espertos! Quando vocés crescerem
nessa terra, nesse solo, facam né ropé crescer! Facam né ropé ser uma
autoridade. Se nao tivermos né ropé, nao iremos viver bem e com saude!”
Conversem sobre isso com seus filhos. Hoje em dia, aqueles que ensinam
nas universidades, se eles nao indicarem o caminho correto, as pessoas farao
coisas diferentes! Irao se tornar pessoas diferentes. Vao virar senadores,
deputados ou outros politicos que nao nos respeitam e isso € muito ruim!
Para mim isso nao é nada bom! Para os napépé€ isso pode até parecer bom,
na terra deles. Porém, no fundo, isso é inconsistente. Suas raizes se tornam
como fezes, como lixo sujo, entdo por isso os jovens, velhos, mocas, vocés
estao tristes! Vocés ja estao tristes, porque surgiu uma doenca diferente! Isso
ai ja comecou, e vocés ficam se perguntando: “como é que isso nasceu sem
razao?” Em sua terra, as aguas ja estao poluidas, aconteceu o rompimento
da barragem em Brumadinho e muitos napépé morreram! Em Minas

Gerais existiam muitas montanhas bonitas, mas alguns empresarios napé
estragaram a terra com o trator, estragaram né ropé da terra. Fizeram se
transformar em doenca, e por ter se transformado em doenca, a floresta ficou
cheia de doencas, os alimentos pararam de crescer bem, entao ficou assim,
esta ficando assim.

Se os napépé trabalhassem sé nas rocas, nos nao teriamos epidemias. Nao
padeceriamos por doencas, mas ja que lidam com minério, ja que arrancam
as epidemias do fundo da terra, ja que queimam os minérios, entao todo os
napépé, sejam as mulheres, as criancas, os jovens ou os velhos, ficam com
0 peito ruim, com cancer e essas outras doencas que o Yoasi escondeu no
fundo da terra®. Mas como a mineracao a fez aparecer das profundezas da
terra, as cidades estao adoecidas. Os napépé pensam: “Nds brancos nos
multiplicamos! Nés nos multiplicamos!” Apesar das pessoas pensarem assim,
a doenca vai acabando com elas, os fazendo morrer. Por isso ensinem bem a
seus filhos, para que vivam com sabedoria. Se eles crescem com sabedoria,
eles irao comer bem e ter saude no futuro!

Portanto, minhas palavras sobre né ropé é para todos nds continuarmos
vivendo bem e com salde, é sobre isso. E sobre todas as pessoas de todas as
terras se alimentarem! Para que todos do mundo inteiro possam se alimentar!

36



L4 em outras terras, o que é que as pessoas comem? Comida mesmo! E né
ropé mesmo! Comem folhas de né ropé, comem cogumelos de né ropé, né
ropé é também a agua! Né ropé é agua muito boa! Se nao tiver agua, como é
que ficaremos? Sera que vocé ird beber urina? Se nao tiver comida, vocé vai
comer fezes? Se nao tiver comida, vocé come pedra? Nao come! Né ropé é
“prioridade fundamental”, como vocés napépé dizem em sua lingua. Por tudo
isso queremos ensinar essa sabedoria aos jovens. Ja que queremos ensinar,
ja que abrimos essa clareira, vocés abriram esse espaco, eu fico feliz!

Se vocés napépé quiserem ficar sabios, vocés precisam se apaixonar pelo

caminho de né ropé, vocés precisam mesmo se conectar com né ropé! Vocés
tém que levar a sério e dizer: sim! é verdade! Né ropé é muito bom! N&é ropé
é saude! Né ropé é o que acaba com nossa sede, né ropé é que nos faz viver

bem e com saude, é o que faz nascer novas criancas! Entao vocés, napépé,

7

precisam pensar assim também. E isso que eu queria dizer.

1. Este texto é resultado da transcricao e
traducao do discurso feito por Davi Kopenawa
em sua lingua materna (Yanomae) no dia 14 de
marco de 2020, por video conferéncia.

2. Napé: na lingua Yanomam quer dizer pessoa

nao Yanomami; inimigo; estrangeiro. Napépé: o
termo acrescido pelo morfema pluralizador (pé)
- inimigos; brancos; estrangeiros. Atualmente o
termo napé passou a designar sobretudo os nao
indigenas; brancos.

37

3. Davi Kopenawa se dirige as trés mulheres
que o convidaram para discursar na video
conferéncia que deu origem a este texto.

4. Na mitologia yanomami Yoasi é o irmao
malandro de Omama, descrito como aquele que
sempre atrapalha as boas acoes de seu irmao
durante a criacao do mundo e dos Yanomami.

A Yoasi é remetida a origem da vida breve e das
doencas, por exemplo. Yoasi seria responsavel
por colocar a morte junto aos minérios que
Omama escondeu nas profundezas da terra,
além de ter revelado aos napépé onde foram
escondidos estes minérios.



0 surgimento dos alimentos da roca
nos tempos dos animais ancestrais

Entédo, foi assim que meu sogro, grande xama, contou.
Ele contou e eu peguei essas palavras, portanto estou
explicando-as para vocés.

Koyori, o espirito da formiga sauva, foi o primeiro a fazer

a roca. Ja que tinha intencéao de fazer uma roca, ele ficou
trabalhando sé nisso. Ele primeiro derrubou as arvores,
depois as queimou e limpou a terra. Tendo deixado tudo
limpo, ele pensou sobre o “plano de plantacao né ropé” e
teve uma ideia: “Eu vou fazer uma roca mesmo! Para nés
comermos, para alimentar as mulheres, as filhas, os jovens e
para alimentar outros mais velhos!” Por ter pensado isso, ele
bateu com os pés no chéo, e onde ele batia os pés, chamava
os alimentos pelo nome:

“Aqui vocé, maniva, vai nascer!” - entao, disse isso.
“Aqui vocé, mandioca doce, cresca!”

“Aqui, vocé, mandioca amarga, crescal!”

“Aqui, vocé, pé de banana, cresca!”

“Aqui, vocé, pé de cana, cresca!”

“Aqui.... vocé, card, crescal!”

“Aqui vocé, pé de batata-doce, cresca!”

“Aqui, vocé, pupunheira, cresca!”

“Aqui, vocé, flechal, cresca!”

Assim, por dizer isso antes de ir embora, aqueles alimentos
que ele havia chamado brotaram e nasceram mesmo sem a
presenca dele. Foram nascendo, nascendo e foi assim que
Koyori fez no inicio.

38



Koa axinaki
timbé da roca (folhas usadas para pescaria)

Puu uku kua - né ropé
a cana tem né ropé

39



Koyori fez os alimentos crescerem na roca, ele os chamou
e assim os alimentos da roca vieram a crescer. Né ropé
estava no solo das rocas, e ja que Koyori os chamou, esses
alimentos cresceram.

Koyori fez esses alimentos surgirem. A banana-maca
cresceu, a banana-da-terra cresceu, os mamoeiros, a batata-
doce, o cara, os flechais e as pupunheiras. Assim, quando
ele fez crescer todas essas plantas, sua sogra ja estava
desmaiando de tanta fome.

A sogra via outros Yanomami se alimentando de mel e ao vé-
los voltando da floresta com mel, ela ficou nervosa: “Hoo...
meu genro nao traz mel para eu comer! O que ele faz? O que
sera que meu genro esta fazendo?” Entao, ela ficou falando
isso, estava cansada de sentir fome, ja estava fatigada pela
fome e disse para a filha: “O que seu marido fica fazendo? As
outras pessoas voltam com embrulhos com mel da floresta,
e por voltarem com esse mel, seus filhos se alimentam e as
mulheres também. E assim que as pessoas fazem!”

A sogra de Koyori, a Poaporimorima falou mal de Koyori:
“Hoo... o Koyori € magro e tem uma cintura fininha!” Por
dizer isso, a esposa de Koyori ficou brava: “Ho... mae!

Nao fique falando mal de meu marido Koyori!”, disse a ela.
Por ter dito isso, quando o Koyori chegou, sua mulher |he
explicou: “Marido! Minha méae te chamou de magrinho! Ela
disse que seu abdémen é arqueado!” Ao dizer isso, quando
encontrou o Koyori, ele ficou bravo e logo disse: “Entéo,
esposa, vocés duas vao la para minha roca! Vocés duas vao
la para carregarem seus cestos de comida!” Assim, a filha de
Poapoamori a chamou. “Maméae, vamos |4 na minha roca?”
E sua mae se juntou a ela: “Ta bom! Vamos la nés duas!” Ela
disse isso e sairam juntas.

40



3
<l
L

i, |

s
1.
=

o

s

Marokoayoma
Péassaro pipira-vermelha (Ramphocelus carbo)

E aimagem do passaro pipira vermelha quem fecunda as pupunheiras, fazendo
crescer seus cachos fartos de pupunhas vermelhas.

41




Ao chegarem na roca, a Poapoamori arregalou os olhos:
“Hooo.... meu genro Koyori plantou muitissima comida! Ele
plantou muito!” E, assim, ela foi |4 para o meio da roca, para
ver os alimentos. Ela viu muita coisa! Varios tipos de banana,
mamoeiros, card, bacaba, pupunheiras, pés de cana. Ela se
afastou e foi mais la para o meio, de |4 ela pode ver toda a
roca e, assim, conseguiu ver ainda mais comidas. Ao ver
isso, a filha da Poapoamori a chamou e disse: “Maae! Maaae!
VVamos voltar!” Mas ao dizer isso, a mae dela respondeu:
“Poo, poo, poo, poo, poo!” “Maaae! Vamos voltar! Vamos
voltar para casa!”, e a mae respondeu ja transformada.

Ela se transformou em passaro Poopoo e no meio da

roca a Poopooamori se perdeu. Ela se perdeu, sua filha a
chamou, mas ela nado respondeu. E ficou chamando-a: “Mae!
VVamos embora! Vem rapido!” Ao dizer isso, ela respondeu:
“Poo, poo, poo, poo! Poo, poo, poo, poo!” E, assim, ela
pensou: “Hoo.. minha mae se transformou! Minha mae se
transformou! Nao vai voltar, ela desapareceu!” E, assim,

ela voltou sozinha para casa. Ainda que Poopooamori fique
gritando por sua filha, sua lingua se alterou. Ainda que ela
diga: Filhinha! filhinha! (6seee... 6se....) Ela diz: “Poo poo poo
poo!” Seu fantasma continua na roc¢a, ainda esta na floresta.

NE ropé e os espiritos ancestrais que trazem a fertilidade

NE€ ropéyoma a: Né ropéyoma ané korahapé raromai ropé. Puu upé raromai ropé,
rokoari raromai ropé, hutusipé [raromai rop€é]. inaha hwei néropéyoma a kuai

0 espirito feminino da fertilidade: Né ropéyoma faz as bananeiras crescerem rapido,
faz os pés de cana crescerem rapido, faz o pé de mamao crescer rapido e também
as manivas. Né ropéyoma, o espirito da fertilidade, é quem faz crescer bem os
alimentos da roca e da floresta.

Poo poma a marayuwi
A sogra passaro tovaca-patinho (Myrmothera campanisona) desapareceu

Na mitologia yanomami, saliva descobriu né ropé e em segredo fez crescer a roca,
onde trabalhava incansavelmente. Sua sogra Poopoma reclamava de sua auséncia
constante. O genro, irritado, fez a sogra buscar milho em seu rocado, que era tao
grande que a sogra acabou desaparecendo ali.

42



43



Koraha siki kua - né ropé
as bananeiras tém né ropé

Rasasipé kuai - né ropé
as pupunheiras tém né ropé

44



Tepeéresiki e a origem das rocas

Omama, o criador dos Yanomami, € genro de Tépérésiki. O
sogro de Omama mora no meio do rio, no fundo das dguas e
ainda hoje continua ali. Embora sua casa seja dentro do rio,
Tépéréstiki vive em um lugar seco, coberto de agua por cima.

Quando Omama se casou com a filha de Tépérésiki, eles
passaram a viver juntos na floresta em uma casa e, assim,
Tepérésiki ofereceu a Omama mudas dos alimentos
cultivados em sua roca: mudas de banana, cana, cara, batata
e banana-maca. Tépérésiki deu as mudas a Omama para que
ele pudesse cultiva-las e, dessa forma, estaria prestando o
servigo matrimonial para seu sogro. Tépérésiki chegou como
uma tempestade: “Hou! Ho ho hou hou! Ho ho ho...”, veio
trazendo os alimentos.

Tépérésiki levou as mudas e deu para que as pessoas
pudessem planta-las. Carregou as mudas em um jamanxim
muito grande e entregou-as a Omama. Tépérésiki tem né
ropé, e ja que Omama se casou com sua filha, ele deu os
alimentos para que seu genro pudesse plantar. Assim,
Tépérésiki reuniu ali né ropé e juntou com a floresta, ja que
Omama estava na floresta com sua filha e Yoasi, seu irméao.
Tépérésiki deu para os dois e disse: “Entao, vocés dois
plantem isso, para que vocés nado passem fome! Depois de
plantar essas mudas, vocés comam os alimentos da roca!”

Assim sendo, Omama plantou diferentes tipos de banana,
cana-de-acucar, batata-doce, cara, pupunheiras, flecheiro.
Hoje em dia, esses alimentos seguem sendo plantados nas
clareiras. N6s, Yanomami, quando fazemos nossas rocas,
seguimos plantando para ndo acabarem esses alimentos. Os
napépé também os plantam. Aos poucos, esses alimentos
se espalharam. Primeiro Tépérésiki os possuia, mas depois
de Omama os ter plantado, entéao, eles se transformaram em
uma roca.

45


















PN LA Uy
T ERLTEL SRS






weicho

Curadores
Julio David
Magalhaes e Viviane
Cajusuanaima Rocha

Assistente
dos curadores

Karenina Andrade

Texto

Vicente Castro
Yuduwana, Viviane
Cajusuanaima Rocha e
Karenina Andrade

Desenhos

Alunos das Escolas
Apolinario Gimenes,
Motaku Ye’kwana

e Waikas
Agradecimentos
José Cury

53

Na exposicao “Mundos Indigenas”, a
proposta Ye'kwana foi a de apresentar
alguns dos elementos significativos que
expressam essa maneira singular de
compor o mundo - o seu weichoé.

No passado, conforme nos diz a tradicao
oral, todos os ye'kwana viviam no coracao
do territdrio tradicional, nas cabeceiras dos
rios que formam a bacia do Rio Orenoco.
Com uma mesma lingua e um conjunto

de narrativas histérico-cosmoldgicas, os
Ye'kwana continuaram partilhando um
mesmo modo de vida apds a dispersao
das comunidades a partir das cabeceiras,
modo de vida esse expresso no conceito de
weicho. De acordo com o sabio ye’kwana
Vicente Castro, existe uma miriade de
weichd - um modo de vida préprio de

cada povo. Segundo ele, o ye’kwana
weichd congrega as watunnd, narrativas
de origem oralmente transmitidas de
geracao a geracao, os a'chudi e os ddemi,
cantos ye’kwana - os primeiros cantados
em eventos rituais (tais como o festival



de roca nova ou a construcao e inauguracao de uma casa) e os segundos
estao vinculados a processos de cura de doencas ou de cuidados corporais.
Narrativas e cantos constituem a fonte Ultima do conhecimento ye'kwana,
carregando o saber acerca do surgimento do mundo, dos seres, das relacoes
entre eles, bem como as regras e valores que devem pautar a vida.

Wé&tunna conta que quando o demiurgo Wanaseduume decidiu criar o
mundo, criou as primeiras pessoas para habita-lo. Essas primeiras pessoas
eram os animais, que nesse tempo
viviam como gente. Depois, vieram os
Ye'kwana, a gente de Wanaseduume.
Todos os seres e coisas primordiais
surgiram de uma mesma matéria

As watunna séo narrativas
contadas pelos sabios
ye’kwana que tratam da
criacdo do mundo, das regras

que regem as relacdes entre comum, animadas pela forca criadora
seres e pessoas e também os de Wanaseduume, o sol mais forte que
acontecimentos que estdo brilha na camada celeste mais alta do
por vir. Elas possuem um céu. Kuyujani era um destes Ye'kwana
ritmo e uma estrutura, uma ancestrais e a ele coube a tarefa de
forma de narrar prépria, que demarcar o territdrio tradicional, os
impoéem limites a ouvintes limites do mundo ye'kwana. A partir
nado-ye’kwana, com relacéo a da viagem de Kuyujani para executar
traducéo e ao entendimento a tarefa dada a ele por Wanaseduume,
das mensagens foram surgindo outros mundos,
nelas veiculadas. povoados por outras gentes e por

outros modos de viver - outros weichoé.
Na tradicao oral das wéatunna, esta
registrado o surgimento dos diversos weiché. Também é em wéatunna
que surgem os elementos que singularizam o ye'kwana weichd, que vai
se diferenciando dos demais weiché a medida que a propria trajetoria
dos ancestrais lhes apresenta situacoes e eventos que demandam
decisdes, escolhas sobre como lidar com os seres que povoam esse
mundo em construcao. E preciso mergulhar em wéatunna para vislumbrar
a complexidade da diferenca expressa neste conceito. Sigamos, entao, a
narrativa de criacdo do mundo, seguida da odisséia do herdi Kuyujani em
seu périplo pela demarcacao dos limites territoriais do mundo ye’kwana, no
principio dos tempos, conforme nos conta o sabio ye’kwana Vicente Castro:

54



No principio, havia apenas os Sdis e as dimensodes celestes por eles
habitadas. Tudo se resumia a luz poderosa emanada por eles, luz criadora,
poténcia de vida.

0 Céu chama-se Ejukamaadi, onde o Sol esta. Este Sol é Wanaasedu, que vive
em uma casa de cristal. Acima desse céu ha um outro céu, Shinhaweyu Kaajoi,
cujo sol é Edinhadu. Wanaasedu brilhava em direcao a essa dimensao celeste
superior e nao em direcao a Terra. Acima desse, nao ha outro céu. O calore a
luz de Wanaasedu sao tao intensos que, se ele brilhasse voltado para a Terra,
todos morreriamos. Por isso, sua luz esta voltada para o céu acima do céu em
que ele se encontra - la onde nao ha ninguém.

Abaixo de Ejukamaadi ha outro céu, chamado Adekumana Kaajoi. Ha
ai também um sol, de nome Wamaadidi. Esses trés sdis - Wanaasedu,
Edinhadu e Wamaadidi - estao perfeitamente alinhados, voltados para o
céu superior. Abaixo, existem outras camadas celestes, onde estdo outros
sois: Wedudumaashi Kajdi, onde o sol &
Attawanaadi; Weduuiyemd Kajoi, onde o
sol é Nhaajidiyena; lyawishakuje Kajai,
onde o sol é Mane'da; Wedukueedd
Kajoi, onde o sol é Attawana; Udaanakue
Kajoi, onde o sol é Awayiuwaamadi;
Shidichakue Kajoi, onde o sol é
lodookodi; Chawaiyudi Kajoi, onde o sol é
Terra para dar prosseguimento Fadaadamadi; Tawenakue Kajoi, onde o
a criacdo dos seres e coisas. sol é Kwammedu; Wadichuena Kajoi, onde
Nascido na Terra da placenta o sol é Kamunhuana; Kajajutane Kajoi,
apodrecida do irmdo Wanaadi,  ©°nde o sol é Awayiuwamadi. Sao essas as
Odo’sha procurou corromper  treze camadas celestes.
todos os seres e coisas criados (5 54is Awayiuwamadi e Attawana se
por Wanaadi.

Odo’sha é o arqui-inimigo
de Wanaasedu, o demiurgo
criador do mundo. Mais tarde,
como veremos aqui, Odo’sha
vird a Terra recém-criada
junto a Wanaadi, duplo de
Wanaasedu que nascera na

comunicam com Wanaasedu. Os dois
primeiros estao mais proximos da Terra
- Awayuwamadi é quem nos ilumina. Ele contou a Attawana que em Adeetaku
Kawa [a Terra] nao havia ninguém. Wanaasedu decidiu entao criar pessoas
para povoar a Terra. Ele fez So’to, a primeira pessoa. A Terra era apenas uma
casca, e ele colocou So’'to em cima da Terra. Wanaasedu acompanhou So’to
até que ele ficasse jovem. No entanto, So’to nao tinha bons pensamentos, ele

55



desejava tomar o lugar de Wanaasedu. Wanaasedu deu-lhe o nome de Odo’sha
e 0 mandou para Kajunhadewa Kajoi. A morte inexistia para Wanaasedu,

por isso ele nao destruiu Odo’sha, mas enviou-o para outro lugar. L3,

Odo’sha também criou pessoas, para ter ajudantes: Kajunhadewa, Kaiyajudi,
Yakuenaka, Foana, Fowana. Odos’ha sentia-se desprezado por Wanaasedu,
porque havia sido colocado apenas na casca da Terra.

Wanaasedu disse a Attawana: “A pessoa que eu criei ndo é boa.” Attawana
retransmitiu a mensagem a Awayiuwamaadi, que sugeriu: “E preciso tentar
de novo. Mas nao faca como antes, com a casca. Crie desta vez uma pessoa de
verdade!” Wanaasedu criou, entao, uma nova pessoa, que chamou Ye'kwana.
Wanaasedu também o acompanhou enquanto crescia, observando seu
pensamento. Por fim, ele disse a Attawana: desta vez deu certo! Attawana
mais uma vez retransmitiu a mensagem a Awayiuwamaadi. Os trés,
satisfeitos, decidiram mandar Ye'kwana para a Terra. Mas antes, era preciso
preparar a Terra. Eles enviaram Famayia, que desceu do céu pendurado em
uma corda e, assim, pendurado, observou como a Terra estava. Ai nao havia ar
para respirar; a Terra era pura lama, a pessoa nao poderia pisa-la.

Os trés sois decidiram entao chamar quatro ajudantes para melhorar Adeetaku
Kawa, torna-la habitavel. O primeiro ajudante, lyaawa, foi até Manuda e disse
a ele: "Eu preciso de noono [terra)”. Manuuda, dono de noono, respondeu:
“De quanto vocé precisa?” lyaawa disse: “Eu preciso de tudo - noono (terra),
ddeja [plantas cultivadas), iye (arvores), tuna (dgua)”. Manuuda disse: “Pode
levar tudo o que for preciso.” lyaawa chamou Kwamedu para peneirar noono.
Kwamedu peneirou noono em cima de uma pedra, com a ajuda de outra
pessoa, Kamunhuana. Apds terminado, Enakuyiena pegou a terra peneirada e
jogou sobre Adeetaku Kawa (a Terra). O primeiro lugar onde noono caiu foi em
Kamasonha. Para fortalecer a Terra, enviaram Maduda, um enorme tatu. Ele
misturou com suas unhas noono (terra) a Adeetaku Kawa (a Terra).

Awaiyuwaamadi, o sol que iluminava a Terra, disse preocupado a Attawana:
“A Terra esta cheia de Odo’sha! O que faremos? Sera que podemos pedir
outra Terra?” Attawana respondeu: “Nao, teremos que consertar esta

que ai esta. Vamos vira-la, remexé-la!” Foram enviados a Terra varios
seres: diversos tipos de formiga, besouro, tatus, para que remexessem e
misturassem a terra. Depois de remexida a Terra, foi enviado um grande
fogo e, em seguida, uma grande enchente.

56



Wanaasedu determinou que fossem feitas as divisas internacionais, os
continentes foram separados e o mar foi cercado, tarefas que couberam a
lodamme e Semee’kado. Nesse momento, foi criado aqui um Unico e grande
rio, o Kashishiwade (Rio Negro). A Terra ent&o foi destinada aos Ye’kwana.

Depois de tudo pronto, Awaayuwaamadi avisou a Attawana que o trabalho fora
finalizado, e esse transmitiu a mensagem a Wanaasedu, que decidiu enviar
Wadhe a Terra. Wadhe é o dono do ar que respiramos. Foram enviados a cada
canto da Terra um responsavel pelo vento: Etodinhawaana, o mais forte de
todos eles, que ficou do outro lado do mundo, nas regidoes mais frias, onde

ha gelo (dada a forca de seu sopro); Attadenhawana, responsavel pela regiao
centro-sudeste-sul do Brasil; e ludaimakwa (que é o nome através do qual
Wadhe é conhecido), responsavel pela area onde hoje vivem os Ye'kwana. Sao
esses trés que mantém o clima da Terra, sao enviados de Wanaasedu. Os trés
trabalham em conjunto para que o vento e a chuva nunca cessem. Apesar de
distantes uns dos outros, eles trabalham de maneira coordenada.

Apos isso, as matas e plantas foram criadas. Wadu foi enviado para plantar
matas e arvores e, depois de encerrado o trabalho dele, Wanaasedu, Attawana
e Awaayiumaadi avaliaram que a Terra agora estava boa e pronta para receber
vida, abrigar as pessoas. Decidiram enviar, entao, os animais e fizeram

uma solicitacao a Waimmene, o dono dos animais terrestres, para que os
mandasse a Terra. Os animais vieram e sobreviveram nas novas condicoes.

Em seguida, enviaram U'tonoodoko Widishadi, o dono dos passaros. Ele
queria saber se a mata poderia servir de alimento. Os passaros chegaram e
comecaram a comer frutas, que se mostraram um étimo alimento. Foi entao
que Odo’sha, que pretendia dominar a Terra e estragar tudo que Wanaasedu
criara, colocou veneno na mata. Os donos dos animais e passaros conheciam
as artimanhas de Odo "sha e avisaram aos animais quais espécies podiam
ser comidas e quais nao podiam, pois haviam sido envenenadas. Foi Wadhe
ludaimakwa, dono do ar, que impediu Odo’'sha de envenenar todas as
espécies, o que era sua real intencao.

ludakashiiyu, dono dos peixes, veio em seguida experimentar a agua. Ele
trouxe muitos peixes para o Rio Negro e, |3, viram que a 4gua era uma boa
morada. Odo "sha mais uma vez tentou envenenar os peixes, mas obteve
apenas sucesso parcial. Por isso existem peixes que nao sao comestiveis: foi a
artimanha de Odo "sha em envenena-los.

57



Noono ficou pronta para ser povoada por outras pessoas. Wanaasedu decidiu
finalmente enviar Ye'kwana. O primeiro Ye'kwana, ao pisar a Terra, mudou
seu nome para Yuduwana. Ele veio sozinho, entao Awaiyuwamadi pensou:
“Vamos criar uma mulher para fazer-lhe companhia.” Assim, criaram
Etakushinhawana, entregando-a a Yuduwana,
Adeetaku Kawa, a dizendo-lhe: aqui estd uma mulher, para vocé criar
Terra primordial, gente. Yuduwana fez entao um homem, a quem
depois de remexida e chamou Maseewi. Maseewi, por sua vez, criou um
transformada passou homem chamado Wanoma. Wanoma, por sua vez,
a se chamar Noono, criou uma mulher, Kashimanawo. Ela era o vento
qgue é também a que anda sozinho, lentamente - por isso até hoje os
palavra ye’kwana que  Ye'kwana chamam esse vento pelo seu nome.

significa terra/solo. Wanoma fez ainda um homem, Maiya, que criou

outros dois homens: Etakunhawana e Majaanoma.
Majaandma criou Kumakane, uma mulher, e também um homem, Adajaiyena.
Juntos, Majaanoma e Adajaiyena foram os que criaram mais pessoas.
Majaandma criou Kuyujani e seu proprio neto Sedume. Depois, criou
Waiyakwadu, uma mulher, que se tornou a mae de Wanaasedume e Kuyujani,
cujo pai era Etakudiyena. A partir dai foram surgindo mais e mais pessoas.

Awaiyuwamaadi ficou satisfeito com a quantidade de pessoas e pensou: “E
preciso fortalecer Noono.” Assim, akuffa, a planta de Wanaasedu, foi enviada
a Terra. Foi de akuffa que surgiram os primeiros féwai, os primeiros xamas.
E foram eles que criaram a separacao entre dia e noite. O primeiro fowai foi
Samukwana, o segundo, Dutuna.

Wanaasedu, Attawana e Awaiyuwamaadi voltaram a conversar. Wanaasedu
disse: “Os Ye'kwana estao fadados a desaparecer.” Quando nao houver mais
nenhum Ye'kwana, Noono nao serd mais a mesma, perdera toda a sua forca
e sera consumida por vulcoes, enchentes e outros desastres. Noono vai
acabar, e todos morrerao. Os brancos nao sabem cuidar de Noono. Os xamas
ye’kwana sao os que mantém Noono viva.

Kajushawa viu os Ye'kwana e sentiu-se so. Ele resolveu criar pessoas também
e criou varias: Majaama, Manuma, Mand, Wiyu, Noono Akoddo, Koiyaaki. Esses
sao os principais Odo’sha que estao até hoje no mundo.

Kajushdwa também criou Fataasena, que é o principal weddké dyaja - “dono”

58



Desenho dos alunos das Escolas Apolinario Gimenes, Motaku Ye’kwana e Waikas,
extraido do livro Kaweesadu, 2017

59



das doencas. A partir de entao, vieram para Noono: Otomo, o dono da gripe;
Makadincha, dono das verminoses.

Odo "sha resolveu vir em pessoa para Noono. Ele nasceu aqui junto com
Wanaadi, o duplo de Wanaasedu nascido na Terra, enviado para completar a
tarefa de criacao do mundo.

Majaama criou os animais terrestres - répteis, mamiferos, todos os animais
que andam sobre a Terra. O primeiro foi Fademé (o tamandud). Depois veio
Sheu (quatil, e entdo Awaadudi (gato do mato).

Depois vieram outros animais. Passou-se muito
tempo, até que Majaama criou o boi, depois o
Kajushawa é o nome cavalo. A principio, o boi ndo era comestivel, mas
’ .
de Odo’sha. Ele Wanaasedume tornou-o bom para comer. Wanaadi
ndo gosta de ser criou shiiwo (carneiro), um animal comestivel, e
chamado por este criou também cameiyo (camelo) como seu animal
nome €, por I1Sso, de estimacao. Majaama decidiu entao criar varios
quando r_1asceu animais de estimacao: cobras e Wiyu (uma sucuri
na Terra junto a : . .
) gigante dona do ouro, dos rios e do sal]. Wanaadi
Wanaadi, adotou o . .
nome de Iveiivanadi criou cobras também, para que pudessem comer as
yeny ) cobras de Majaama. Criou ainda Kamatawa, Onaja
e Kawa, que sao passaros que comem cobra em vez
de comerem frutas. As vezes, eles comem outros passaros também, tais
como nhambu e mutum.

O Rio Negro, Kashishiwade, foi o primeiro rio criado em Noono. Nas
cabeceiras o rio também é salgado, mas é um outro tipo de sal, que
chamamos wada’tadu. O sal foi colocado na dgua para torna-la boa. Wadhe foi
quem transformou a dgua. Usou wada'tadu nas cabeceiras; no mar usou um
outro sal. Wada'tadu é como uma pedra, bem branco.

Wanaadi criou o mundo dos brancos e seus ddeja (cultivares): manga,

cacau, café. A primeira plantacao dos brancos foi na cidade, Tawapo, no

Rio Entawaadi. A segunda foi em Ankutudanha (hoje Ciudad Bolivar, na
Venezuela). A terceira plantacao foi em Kadak&nha (Caracas). Em cada um
destes lugares ele criou gente, o branco de cada lugar. Depois, ele seguiu
para o outro lado, fez plantacao nos Estados Unidos. Depois, na Europa. Por
fim, em Wedennha (na regido onde vivem os Arabes). Ele saiu da América

60



do Sul e andou por todo o mundo plantando. Depois de rodar tudo, voltou ao
lugar de onde havia partido para criar a cidade de Sao Paulo, depois o Rio de
Janeiro. Os demais lugares foram criados pelos brancos.

O ancestral Kuyujani recebeu de Wanaadi a tarefa de demarcar o territdrio
Ye'kwana, pois para escapar da perseguicao de Odo’'sha, Wanaadi foi embora da

Wiyu é um ser que vive no
rio sob forma de uma grande
sucuri. Wiyu é atraida pelo
cheiro de sangue, e pode
assumir forma humana seja
de homem ou mulher, para
atrair suas vitimas. Por isso,
quando estao menstruadas,
as mulheres nao podem tomar
banho no rio, pois seu sangue
menstrual atrairia Wiyu, que
fatalmente apareceria nos
sonhos da moc¢a, capturando
seu akatto (duplo da pessoa).
Essa mulher adoeceria
gravemente e correria
risco de vida.

Terra e voltou para sua morada celeste.
Kuyujani partiu de Kamasonha, regiao

que é o coracao do territdrio tradicional
ye’'kwana, e andou pelo mundo. Assim que
ele comecou a andar, Odo "sha mandou
todas as doencas que assolam hoje os
Ye’kwana, para tentar matar Kuyujani - as
enfermidades foram enviadas na forma de
feiticos. De Kamasonha, Kuyujani partiu
para Matacuninha. Ai, Odo’sha criou Maku
Weicho. Kuyujani seguiu para Kiyakuninha.
Ai, Odo’sha criou Maku Weicho novamente.
Kuyujani seguiu para o Rio Medewadi.
Odo’sha criou ai um féwai (xama), por

isso até hoje existem muitos fowai nesta
comunidade, Akudajadanha. Kuyujani
seguiu para Kudutunnha. Ai, Odo’sha criou
Kadi'nha Weiché (identificados como os
atuais Karina, que vivem na Venezuela) na
margem esquerda e Shaje Weicho (atuais

Xiriana) na margem direita. Por onde andou, Odo’sha criou pessoas para matar
Kuyujani, mas Kuyujani convencia as pessoas: “Fiquem aqui, cuidem deste
pedaco de Noono (a Terra).” Ele dizia: “Cuidem daqui, porque eu vou embora.”
Kuyujani dizia para estas pessoas que vivessem ali e cuidassem de Noono, para
ajuda-lo. Ele sabia que haviam sido criadas para mata-lo, mas os convencia do

contrario.

Em Tunamonnha, onde Kuyujani construiu sua &tta (casa redonda ye'kwanal,
Odo’sha criou Atti Weichd (atuais Macuxi). Ele os criou como onca. Depois,
Kuyujani seguiu para Dimininnha (Demini, regido onde hoje vivem os
Yanomami). Odo’sha criou ai Mawade Weicho, dentro da montanha. Ele criou

61



Madichai, aquele que é o ancestral de Davi Kopenawa (xama e lider yanomami
que vive hoje no Demini). Depois foi para Penam4, onde hoje é a cidade de
Belo Horizonte. Odo’sha criou ai Maxacali Weichd (atuais Maxakali). A partir
dai, Kuyujani criou a divisao: a regiao das cabeceiras passou a ser dos povos

indigenas e para o sul, dos brancos.

Kuyujani dizia a estas pessoas que vivessem ali e cuidassem de Noono, para que
0 ajudassem nessa tarefa. Ele sabia que aquelas pessoas tinham sido criadas
por Odo’sha para serem seus inimigos, mas ele os transformava em aliados.

Wasaaja € um instrumento
musical utilizado nas dancas.
Ele é feito de uma longa haste
de madeira, com um chocalho

trancado de cip6 acoplado

na parte superior da haste.
Carregado pelo primeiro dos
dancarinos do semicirculo
formado por homens e
mulheres durante as festas, ele
é batido no chao a cada passo,
de modo a marcar o ritmo dos
dancarinos. Este movimento
de Kuyujani de bater o wasaja
com forca no chdo enquanto
dancava, como fazem os
dancarinos ye’kwana até hoje,
teria imprimido as marcas
ancestrais na pedra.

Quando Kuyujani partiu de Kamasonha,
ele deixou la Kuyunu, sua irma, e disse a
ela: "Kajichana je echa (vocé agora sera

a chefe)!" Ela era sua irma do meio. As
outras irmas (a mais velha e a mais nova),
ele disse: “Eu levarei comigo, para me
ajudar”. Foi assim que surgiu entre os
Ye’kwana o costume de tornar as mulheres
as chefes - hoje em dia elas cuidam de
tudo, da roca, do dia-a-dia dos homens.

Kuyujani voltou para as cabeceiras, para
Medewadinha. Nesta regiao, em local
porque ele havia conseguido demarcar
Noono, ele estava feliz. Ele estava com
suas duas irmas, Kanichawa, a mais velha,
e Kushawadu, a mais nova. Neste local ha
uma pedra lisa, cheia de furos. Foi neste
local onde Kuyujani dancou com wasajo.

Depois, Kuyujani se mudou para
Fadanwawa. Neste lugar, a irma mais

nova ficou menstruada pela primeira vez. Apos a menstruar, Wiyu pegou
ela. Desde entao, ficou proibido que as mocas menstruadas entrem na
agua. Wiyu pegou a moca e levou para ser sua esposa. Kuyujani deixou-os,
pois ele nao matava as pessoas, ele era bom. A irma teve muitos filhos com
Wiyu, muitos filhos - eles criaram uma comunidade.

62



Kuyujani se mudou para Kushiminha. Em Kushiminnha, Odo’sha criou
Waduwadu Weichd, em Tajuwadi criou Ajaja Weicho. Kuyujani seguiu para
Entawadennha, onde hoje esta a comunidade Anachannha. Kuyujani fez ai
uma grande festa, onde surgiram as flautas wana. Em Anachannha Odo’sha
criou lawadana Weicho e Fiadua Weichd (atuais Piaroa). Ai em Anachannha
Kuyujani tinha uma pessoa de estimacao, o Sakakama, mas ele era gente
de Odo’sha. Foi a partir dai que surgiu o costume de criarmos animais de
estimacao igual temos hoje.

Antigamente, falava-se apenas uma lingua. Comecou a festa em
Anachannha. Kuyujani convidou todas as comunidades, todos os povos.
Foram varios dias de festa, mais ou menos uma semana. As mulheres
fizeram yadaaki (cerveja de mandioca fermentada). Os inimigos de Kuyujani
tinham widiiki (pedras com poder xamanico), Havia
muita bebida, caiu um widiiki onde a bebida estava

Wana séo flautas armazenada. O pessoal tomou muito yaadaki e
ye’kwana feitas de comecaram a falar varias linguas diferentes. Foi
um tipo de bambu, depois dessa festa e das brigas que ocorreram L&

sempre tocadas por  que cada um comecou a falar sua prépria lingua,
um par de homens. Fiadoa, Maku, Sidishina... como é até hoje. Ninguém
As flautas e a se entendia mais.

musica produzida
por elas fizeram

parte da exposicao

Mundos Indigenas.

No mesmo rio, Kuyujani foi para Shiwomonnha.
Odo’sha criou ai Maku Weicho novamente. Em
Madakuanha, na foz do Rio Entawadi, por onde
passou Kuyujani, Odo’sha criou Waniwa Weicho
(atuais Baniwa) e Shajooko Weichd (atuais Tukano).

No Rio Orenoco, para onde sequiu Kuyujani, Odo’'sha criou Kudipaku Weicho
(atuais Curipaco), Shidishina Weiché (atuais Sanuma), Wataiyakajamo
Weicho e Kawedanuma Weichd. Kuyujani mudou-se entao para Kununnha,
nas cabeceiras. Odo’sha criou ai Mawiisha Weicho, que eram também como
oncas, tinham sete cabecas de onca e corpo humano. Eles comiam gente,
porque o criador deles era onca. As piranhas, por sua vez, aprenderam a
comer gente com Mawiisha.

Kuyujani seguiu entao para o Rio Fadamo (Rio Padamo), onde Odo’sha criou
Kudujashi Weichd, que eram parentes de Mawiisha e também eram oncas. Assim
como os Mawiisha, eles comiam os Ye'kwana. Eles também comiam os brancos.

63



01 e 02. Cesto Waja (Eliezer Maldonado e Claudio Manoel Rodrigues)
03. Peneira (José Contrera)
04, 05 e 06. Cestos masculinos Tudi (Rivaldo, Robélio e Claudio Manoel Rodrigues)

64



07. Cesto Feminino Wéwa kajau jhi’jhd (Salomé Rodrigues)
08. Tipiti Ténkai (Salomé Rodrigues)
09 e 10. Cestos femininos Wéwa Wasshawa (Pepita e Claudia)

65



11. Tambor Sammijuda (Felipe Serume)
12. Flauta Wana (Felipe Serume)
13. Cajado com chocalho Wasaaja [Felipe Serume)

66






Porisso, os brancos tinham raiva e diziam que os Ye’kwana comiam gente, o que
nao era verdade. Apos criar Kudujashi, Odo’sha encerrou seu trabalho.

No passado relatado em
Watunna, nao havia diferenca
entre as espécies animais e
humanas. No presente, foram
os humanos que perderam
a capacidade de enxergar a
forma humana dos animais.
Eles sao gente, mas os
humanos os veem apenas sob
as formas corporais que os
animais assumem, distintas da
sua. Somente o xama é capaz
de enxergar a forma humana
dos animais, que vivem em
aldeia, tem seus chefes,
seus xamas e seus mundos
singulares, tanto quanto os
humanos do presente.
Por isso Watunna nos diz que
Kuyujani tinha uma pessoa (e
nao um animal) de estimacao,
de modo a explicitar essa
caracteristica do tempo
passado, se comparado
com o presente.

Kuyujani foi conversar com Adajaiyena,
dizendo a ele: “Olha, eu estou com uma
pessoa aqui” (era a pessoa de estimacao,
o Sakakama). Adajayena disse, “eu sei,
vocé vai fazer o seguinte: deixe ele em
Kawannha, vocé nao pode chegar de

volta a Kamasonha com ele”. Kuyujani
retornou a Kawanha e escondeu a pessoa
de estimacao 4. Ele pensou assim: “Ja que
Odo’sha fez Kudujashi e Mawiisha para
matar pessoas, irei convida-los”. Antes que
os Kudujashi e os Mawiisha chegassem,
Kuyujani pintou o anus do Sakakama com
daadi (jenipapo). Assim, proximo do anus,
ao redor era branco, e dentro era preto
(com a pintura de daadi). Durante a festa,
ele mandou o Sakakama ficar de quatro

e chamou os Kudujashi e os Mawiisha,
dizendo: “Olha, olha aqui”. Ao olhar,
todos morreram na mesma hora. Acabou
a festa, pois tinha morrido muita gente.
Nao tinha mais ninguém para dancar.
Kuyujani escondeu o Sakakama, que até
hoje mora dentro da montanha. Kuyujani
terminou o trabalho de demarcacao. Ele
entao retornou a Kamasonha, onde houve
uma grande festa em comemoracao a
demarcacao de Noono.

Wiétunna é o passado, presente e futuro. Do passado, nos conta do tempo da
criacao. No presente, orienta o modo de vida. Carrega em si conhecimento
histérico, filosofico, cartografico, botanico, astrondmico... o territdrio ye’kwana
foi sendo moldado a partir dos eventos que nele se desenrolaram no tempo
ancestral, como a pedra que hoje carrega os sulcos do wasaaja de Kuyujani.

68



As acoes e escolhas dos ancestrais alteraram nao apenas a topografia, mas as
relacdes entre os seres, que passaram a se dar de uma certa maneira, e tais
regras orientam as pessoas no tempo presente, como na proibicao das mocas
em tomar banho no rio quando estao menstruadas. Tudo isso singulariza a
maneira como um certo mundo - o ye'kwana weichd - opera. As narrativas
watunnd, de que vimos aqui apenas um pequeno excerto, prosseguem narrando
como tais diferenciacées foram emergindo - ndo por acaso, os sabios dizem
que o aprendizado de wéatunna e também dos cantos a’chudie d&demiduram a
vida inteira, e que se uma pessoa se dispusesse a conhecer as narrativas, ficaria
dez anos escutando todos os dias uma narrativa diferente. Watunna também

é o futuro, porque ha um conjunto de narrativas que nos dizem a respeito do
que ainda esta por vir, e que foram reveladas por poderosos xamas ancestrais.
Enquanto corpus de conhecimento, trata-se de um todo aberto a experiéncia e
a incessante producao e incorporacao de novos elementos oriundos da prépria
experiéncia mundana e da criatividade e interpretacdo dos sabios.

Como vimos, watunnd nos conta que o mundo foi criado por Wanaseduume e
seus ajudantes e posteriormente povoado por diversas espécies. Durante a
viagem de Kuyujani, acompanhamos nao sé o surgimento de varios weichd,
mas a diferenciacao desses, impulsionada pelo surgimento da diversidade
linguistica apds a festa em Anachanha. O que Wattuna nos ensina é que esse
processo deu lugar a uma diferenciacao complexa que fez emergir mundos
distintos, no sentido tratado por Deborah Lima em seu texto neste catalogo. O
entendimento disto nos ajuda a compreender melhor o conceito de weicho e
escapar de traducdes equivocadas.

Lima nos diz que a divergéncia entre mundos, na acepcao do termo mobilizada
por ela e compartilhada aqui, se assenta no fato de que cada um destes
mundos admite um fundamento de realidade distinto - nas palavras dela,

o0 que, para cada mundo, admite-se como sendo possivel existir. No mundo
ye'kwana, vimos que os elementos “naturais” do mundo dos brancos - os
Ventos, os muitos sois - sao seres animados que interagem cotidianamente
com humanos e animais, estes Ultimos também vivendo em seus proprios
mundos, com seus proprios weiché.

O convivio e as relacoes entre seres destes mundos distintos sao, por vezes,
perigosos e precisam ser igualmente negociados. Um bom exemplo disso
foram os cuidados necessarios para que uma das pecas que compuseram

69



a exposicao Mundos Indigenas pudesse compor a apresentacao do mundo
Ye’kwana para os brancos. O colar masculino feito com dentes de Duukwadi,
a Queixada, s6 pode ser exposto com a presenca de um etdodotojo, que €
uma pequena cabaca preparada por um sabio, na qual sao inseridas certas
plantas protetoras, sobre as quais cantos a’chudi sao cantados no momento
da preparacao. Plantas e cantos passam a atuar de forma a proteger as
pessoas da acao poderosa do colar de Duuukwadi, que pode causar efeitos
indesejados naqueles que nao estao preparados para entrar em contato com
ele. A presenca dos cantos contidos nas plantas do etédddtojo € a maneira
através da qual os sabios ye’kwana permanecem cuidando dos visitantes

da exposicao, mesmo de longe. Estes sabios conhecem os protocolos para
negociar a relacao entre as pessoas e a gente-Duukwadi.

Por vezes, ao traduzirem as palavras dos sabios para o portugués, na tentativa
de produzir um entendimento por parte dos nao-ye'kwana, verdadeiros
malabarismos sao empregados para falar de weiché. Eo “jeito” ye'kwana.

E 0 “modo de vida”. Tudo isso e nada disso é weiché. Quando Vicente Castro
nos diz que ye'kwana weicho sao as narrativas watunna e os cantos a’chudi

e ddemi, mais do que se referir ao conteudo do conhecimento contido neles,
ele se refere ao mundo revelado por eles. Um mundo em que ha uma maneira
adequada para adquirir conhecimento, também bastante reveladora da sua
singularidade. A aquisicao de conhecimento se processa nao apenas em
termos do intelecto, mas produz também transformacdes no corpo fisico.

Ao transmitir conhecimento ao discipulo, o mestre da algo de si, parte dos
elementos que constituem seu proprio ser e que passam assim a compor
também o corpo do outro. Esse conhecimento, dotado de certa fisicalidade,
ainda que invisivel, pode ser apropriado por outrem: a aprendizagem nao
pode acontecer durante o dia, pois ha o risco de um passarinho carregar
consigo as palavras que o mestre transmitia ao discipulo. O passarinho
passa por ali e depois voa longe, carregando as palavras proferidas, e o
discipulo ndo consegue reter o conhecimento transmitido. Por isso, aprende-
se de madrugada. Na iminéncia de sua morte, had sempre o risco de que o
mestre tome de volta essa parte de si e a leve ao partir definitivamente desta
dimensao. Para ilustrar tal perigo, Vicente Castro conta que ele e 0 irmao
aprenderam watunna e ddemi com o mesmo mestre. No momento da sua
morte, Vicente estava longe, em outra aldeia, mas seu irmao permanecia junto

70



ao mestre. Ao morrer, o mestre levou a parte de si que havia transmitido ao
irmao de Vicente, fazendo com que este esquecesse paulatinamente o que
havia aprendido, enquanto Vicente conservou consigo os ensinamentos.

O equivoco em traduzir o conceito de weiché como cultura reside no fato

de que isso implicaria transpor na traducao as premissas que este ultimo
carrega consigo, como bem explicita Deborah Lima em seu texto - a
premissa de que existe uma natureza Unica, um mundo objetivo e tangivel
que esta dado, sobre a qual a diversidade cultural se assenta. Em watunna
aprendemos que, ao contrario, o mundo ye'’kwana vai se singularizando a
medida que os ancestrais faziam suas escolhas e delas foram emergindo

os elementos definidores deste mundo, inclusive a prépria configuracao da
topografia e o modo através do qual as pessoas [incluindo as do presente])
se relacionam com este mundo em sua completude - sua paisagem e seus
seres. Se no tempo primordial da criacao todos tiveram uma origem comum
- uns criados por Wanaseduume, outros por Odo’sha - falando uma sé lingua
e compartilhando a vida em Noono, num segundo momento a diferenca vai
sendo produzida e constituindo os mundos singulares.

Cada gente recebe um weichg, uma lingua e uma maneira de construir para
si um mundo a partir das acoes dos seus ancestrais. Kuyujani, ao negociar
aliancas com essas gentes diversas, delegando a elas um pedaco de Noono
para cuidar, ou seja, um territdrio para viver, nos ensina que em Noono

ha espaco para mundos diversos, e que é preciso negociar as condicoes
politicas para que estes mundos coexistam em harmonia. Esta é a maior
licao que podemos aqui aprender.

Personagens mais citados na Watunna:

Wanaseduume/Wanaasedu: Demiurgo, o Kuyujani: ancestral enviado a Terra para
criador do mundo. demarcar o territorio ye’kwana.
Awayiuwamadi: Sol, um dos ajudantes de Wadhe: dono do ar
Wanaseduume.

Wanaadi: duplo de Wanaasedu, enviado a Terra
Attawana: Sol, um dos ajudantes de para completar a tarefa de criacao do mundo
Wanaseduume.

Wiyu: ser dono dos rios, vive na dgua sob forma
Odo’sha: Primeira pessoa enviada a Terra por de uma sucuri gigante
Wanaseduume, que se revela malévolo. Apds . _ o
. q P Sakakama: pessoa de estimacao de Kuyujani
ser retirado da Terra por Wanaasedu, retorna,
nascendo junto a Wanaadi e assumindo o nome

de Kajushawa.

7



{2,
Dy 5 '
| ab
fli!- il Il Ty
PR '
O A 0 | e
I TR R bt
« i 4 o “$p
pocli %,
< im *“:' | ¥
L 4
|'!::I:! l;!
10
L
.lf‘.. ;I M
'l....l‘. .'r.._r'
. ol .















LRl by,

i ht «.__%_. .._ ﬂ .H.._
.___._i.__f_.u!._u....}r.___ﬁ.—..._. Q.ﬁ _ .__. ,-.

..v...t

4 .._r-._.
.__.“1..-_...._.._ S *






corpo-territorio

Curadores
Vicente Xakriaba,
Edvaldo Xakriaba
e Célia Xakriaba
Assistentes

dos curadores

Edgar Kanayko
Xakriaba e
Mariana Oliveira

Texto
Célia Xakriaba’

Fotografias

Edgar Kanayko
Xakriaba

Ceramicas
Nei Leite Xakriaba

Desenhos

Natanael Neves
Xakriaba (pagina 78)
e Edgar Kanayko
Xakriaba (pagina 97)

79

Vou comecar rememorando as primeiras
lembrancas de como me fiz no territdrio:
do meu corpo no territorio, do territdrio
como corpo. Isso trouxe imagens muito
fortes de quando eu era menina. Quando
entramos na escola indigena (ja na
transicao)?, um dia da semana, todos os
alunos, como tarefa de casa, tinham que
levar uma cerdmica, fazer um artesanato
de barro. Na correria de brincar tanto

- nessa época nao tinha energia no
Xakriaba -, no meio do caminho mesmo,
a gente moldava o passarinho de barro.

O compromisso era que a gente fizesse
alguma coisa que nosso pai ensinasse.
Quando nao dava para fazer e chovia muito,
a gente passava na grota cheia de agua,
moldava e colocava um caroco de feijao
no olho do passarinho. Depois de trés dias
brotava o feijao no olho do passarinho,

ld na escola! Um evento engracado que
marcou minha relacao com o barro.



Mais tarde, ainda crianca, perguntei ao Seu Valdemar e ao Seu Zé de Benvino
sobre a nocao de cerca no territdrio Xakriaba. Naquela época, realmente nao
tinha tanta cerca como hoje, o gado estava “na solta”.

“Nenhuma histéria é Perguntei como era a cerca de antigamente e como

vivida sozinha, toda as pessoas sabiam que “daqui pra ca eu posso, pra

histéria é comecada ld ndo". Ele falou: “O limite de uma terra esta em
por outra pessoa, por nossa consciéncia”. Mais tarde, rememorei a frase e

isso digo que cada fui entender o significado da palavra territorialidade.
historia tem uma raiz”.  Foi bastante forte o que ele me disse naquela época

e eu nao consegui entender com a profundidade que
entendo hoje. Na consciéncia das pessoas, elas sabiam
onde estava o limite do territério, seja para o parente
ao lado, para plantar milho, para colocar o gado na solta. E até para partilhar.
Por mais que era do outro, nao tinha problema entrar, se era para compartilhar.
Podia pegar fruta. E pode até hoje, na verdade.

Dona Joana Xakriaba

Outra coisa que me marcou e fui entender mais tarde é a memoria Xakriaba
sobre a paisagem e a vegetacdo. As pessoas falam: “Ai é o qué?”. E o povo
fala: “Caatinga, Caatinguinha”. Mas tem também uma grande extensao que é
Cerrado, que antigamente era Tabuleiro. E outra que é mata seca. E também
tém as veredas na regiao do Peruacu e Riacho dos Buritis. Quando crianca,
mandava muito recado, a pé ou a cavalo, e uma coisa que me chamava muita
atencao era: como saber que tinha chegado no Sumaré ou na Barra? No
territorio Xakriaba, o que marca a relacao da divisa das aldeias é a vegetacao.
O Cerrado que passou para Caatinga ou vereda; um pé de arvore plantado;
uma encruzilhada.

A tonalidade da terra também chama a atencao. Fica muito marcada, por
exemplo, quando vocé chega aqui pelo Barrocao. A terra é um barro mais
“colento”, principalmente se estiver chovendo; e depois, ja é uma areia
suave, chegando nos Forges. Depois é uma areia branca, ali no lugar onde o
pessoal fazia telha. Marca muito essa questao de onde tem as argilas. Nas
casas antigas, as pessoas mais velhas olham para o telhado e falam: “Essa
telha foi feita por fulano de tal, porque tem a marca da sua coxa, e o barro
era tirado de tal lugar”. E muito forte a questdo da meméria do territério a
partir dessas outras identificacoes. Na época, ndo conseguia entender esses
simbolos da relacao com o territério, mas me marcaram bastante.

80



Na aldeia Prata, tem o pé de Jequitiba, por exemplo. Sempre escutei pai
falando que era onde o pessoal parava quando ia para Missoes, ou Sao Joao
dos indios de antigamente. Era o ponto de todo mundo ali na Prata, no pé de
Jequitiba, parar para comer a farofa. Entao marca muito! E € uma coisa que
as vezes vai se perdendo. O povo as vezes fala assim: “Por que ndo coloca
placa?” Eu acho tao interessante essa questao da memoaria e acho que se
colocar placa isso vai se perder. Aprendi isso aos oito anos e é uma coisa que
guardo na minha cabeca.

Um outro momento foi quando comecei a ir para o cerrado pela curiosidade
das plantas medicinais. Eu sempre inventei remédios, pode perguntar a pai
e mae. Quando, por exemplo, todo mundo sentia dor de barriga, eu tinha
uma relacao muito forte com catinga-de-porco®. Eu
pegava, preparava e todo mundo, quando adoecia,

“Morreu o pé, mas a . .
pedia para fazer, mesmo crianca.

raiz esta 14”.
Depois, quando comecei a ir com Tio Valdinho, seu
Lero e Dona Zelina, sempre tive curiosidade para
conhecer nao apenas planta de horta, que é bem
mais facil de identificar, mas plantas medicinais do cerrado. E incrivel como
eles conhecem. Para identificar uma planta do cerrado, nés, mais jovens,

é pela fruta, que é o mais facil, e pelas flores. Sdo muito parecidas, as
arvores com tronco entrelacado, o jeito da madeira as vezes também é muito
parecido, mas para um verdadeiro conhecedor do cerrado e das plantas
medicinais, mesmo quando nao tem fruto ou flor, mesmo quando cairam
todas as folhas, ele conhece.

Tia Inés Xakriaba

Esse é o maior desafio, quando caem todas as folhas das arvores do cerrado
no periodo da seca. Eles conhecem a casca, a entrecasca e a raiz. Acredito
que esse é dos maiores conhecimentos. E uma coisa que tenho como desafio
para mim, porque consigo conhecer no maximo até a casca. Depois que
perde as folhas, é dificil a identificacao. E foi ai que me fiz, outra vez, mais
fortemente, na relacao com o territério.

Ja tinha 13 anos de idade, e participava com Tio Valdinho na Casa da
Medicina. Naquela época, a gente ia produzir remédios e mutirdo também.
Ali aprendi a fazer xarope. Antigamente a gente aprendia a fazer tintura
em casa, mas nao tinha durabilidade. E la a gente foi aprendendo a fazer

81



a curticao. Aprendi a fazer remédio para as mulheres. Remédio para cisto,
remédio fresco, bom para o Utero.

Acredito que o que mais me marcou no territério foi essa relacdo com as
plantas medicinais e com os mais velhos, pelos remédios. Lembro que
falavam: "N&o é s o remédio, tem que ter o segredo”. E foi ai que fui
entendendo que nao era apenas o principio ativo que cura. 0 mesmo pacari e
barbatimao que ele usa, no processo dele fazer, pode ser uma cura. Mas se
eu fizer, pode ser até venenoso, embora nao seja um veneno. Entendi que o
processo ajuda a curar também. Compadre e pajé Vicente me ensinou isso,
que tudo depende de como seu corpo estad, como a lua esta; principalmente
nds mulheres, pois tem relacao com o ciclo também.

Aprendi que a lua para retirar remédio é importante: se tirar em uma lua
ruim, o remédio vai ser fraco: na lua minguante, por exemplo. Ja para
verme, sempre me ensinaram que é importante fazer e tomar o remédio

na lua minguante; nao pode fazer nem tomar na lua cheia. E, assim,

fui aprendendo com os mais velhos. Sempre ia a casa de tia Inés levar
encomenda. Mae falava “volta logo”, mas eu sempre chegava tarde. Até
hoje minhas irmas falam que nao gostam de andar comigo, porque sempre
demoro. E interessante que pai, que é mais velho, sempre fala que tem
espirito de juventude e eu que sou mais nova, uma pessoa de 30 anos, tenho
alma de 80.

Nas festas, sempre fico com esse publico mais velho. Perguntava a tia Inés
como eram as parteiras, como era a comida. Lembro também que, antes
dos 13 anos, saia para fazer arapuca - essa era sempre uma atividade mais
dos meninos - e pegava juriti. Mas depois, quando veio o ciclo, mae falava:
‘Vocé n3o pode comer juriti porque é remosa.” Fui perguntar a tia Inés o que
era remosa: "Minha filha, a gente ndo sente agora, a gente sente é depois,
entao por isso é que nao pode”. A tia Inés é mais velha e sempre foi muito
aberta. V6 Gertrudes também. Quando ia & partir coco, v6 sempre falava
para ajudar ela em alguma coisa. Nao era s6 ir na panela comer milho: era
ir na roca pegar milho.

Quando tinha uns oito anos, lembro que ela plantou uma roca grande e teve
um mutirao. Antigamente tinha muito mutirao de plantar e limpar roca. A
maioria das pessoas que vinha trabalhar - de 30 a 50 pessoas - reservava

82



aquele dia para ajudar aquela pessoa naquela empreitada e, no outro dia, a
gente ia ajudar outra pessoa. Eu trabalhei na roca com pessoas bem mais
velhas. Na época, a roca era de coivara, nao era roca passada com trator
gradeado, e eu lembro da Dona Joaquina, uma das mulheres mais velhas
daqui, contando caso, rindo. Entao, a relacao que fiz
“O aprender de com o territorio e com as pessoas mais velhas nao
verdade a gente foi exatamente pela pergunta, foi muito mais com as

aprende assuntando,  Maos, pela risada.

so assim a gente Embora hoje seja menos, ainda ha a escuta com os
adquire a sabedoria mais velhos. Vo, por exemplo, completou 80 anos
de falar. LuQaL?m e é uma pessoa muito proxima de mim. Nem da
que eu aprerl ra para separar essa relacao com o territorio e com as
rezar eu nao . .
. pessoas mais velhas. O mesmo respeito que tenho
cantava, assuntava’. - .
com o territorio, tenho com as pessoas mais velhas,
V6 José de quase uma so totalidade.

Sousa Xakriaba . L .
Quando estudava no ensino médio, era muito

curiosa e perguntava para Chiquinho e Zé Nunes,
que desde 1996 acompanhavam a educacao, como foi a viagem com os
outros indigenas. Eles falavam de Joaquim Kaxinawa, Gersen Baniwa,
Chiquinha Paresi, um tanto de gente. Queria saber como era la. Eu jamais
podia imaginar que um dia estaria nesse lugar e com esse mesmo publico.
Hoje vejo Joaquim no movimento, reencontro Chiquinha.

Minha entrada no movimento indigena se fez na relacao com os mais
velhos e com as mulheres mais velhas. Eu era estudante indigena, jovem,
Tio Valdinho me chamava de novata, mas, ao mesmo tempo, transitei para o
lugar da mulher. Aqui tem um coletivo de juventude bem bacana, mas fiz a
trajetoria para o lugar da mulher e, nesse sentido, fui me sentindo ja nesse
transito, antes de chegar na universidade. Agora esta bem mais forte a luta
das mulheres.

Com a entrada no movimento veio a relacao com povos e comunidades
tradicionais, com o pessoal geraizeiro veredeiro, o Centro de Agricultura
Alternativa - Norte de Minas (CAA-NM), as comunidades quilombolas. Foi

ai que me encontrei: “Esse povo luta pelas mesmas coisas nossas, que é o
territorio, trabalhando com sementes tradicionais”. Conheci varias mulheres

83



e com elas a relacao que fiz foi pulando batuque. As pessoas me viam ali mais
jovem, ficavam desconfiadas, mas foi pulando batuque, no gingado do batuque,
que me fiz na relacao com essas mulheres.

Até hoje, quando me encontro com elas, mais do que conversar sobre temas
em comum, é na reelaboracao do corpo, no gingado do corpo, que elas me
reconheceram na luta, e eu a elas. Isso foi bem bonito. Minha relacao com o
territério como corpo foi exatamente quando percebi
que as nossas relacoes se fazem também quando

a gente se reconhece no corpo. Elas comecaram a
ter respeito por mim e eu por elas quando senti que
tinha um lugar em comum. Nao era sé pela pauta da
luta, pelo territério. Meu corpo mobiliza com coisas
parecidas da cultura e da identidade delas também.
Entao, para mim, foi muito forte esse momento de
encontro com povos indigenas e comunidades tradicionais, principalmente
na relacao com outras mulheres nao Xakriaba.

“A luta nao passa, ela
sé vai (re)passando
para outra geracao”.

Zé de Benvino
Xakriaba

No transito para fora, na universidade, foi muito interessante essa relacao,
porque foi exatamente conhecendo o novo que senti mais necessidade de
retomar as raizes. E fiz de novo essa relacao com o territério: mesmo saindo
do territorio, a gente ndo se sente sozinho, porque o territério Xakriaba nao
sai de dentro da gente. Foi ai que me refiz na reflexao do territério corpo e
do corpo territério porque, embora a gente saia do territério, deste territdrio
de terra, meu corpo reterritorializa outros lugares, porque faco parte do
territorio. Minha presenca também é territorio.

Depois da universidade, retorno com o convite para ser professora de
cultura no Xakriaba. Me senti super desafiada, muito mais do que se fosse
para ser professora de sociologia, historia ou ciéncias, porque esse lugar
sempre foi dado para as pessoas mais velhas, que tém conhecimento com
profundidade, que ndo exatamente tém o dominio da caneta, mas que sempre
tiveram o dominio da contacao de histdria, da memdria, do fazer ceramica.
Nesse trabalho, uma das inspiracoes foi Nei, porque ele, mesmo sendo jovem,
novato, foi uma das pessoas que fez um processo de resgate muito forte do
uso e da producao da ceramica no territorio Xakriaba e pensou um outro jeito
de retomar isso com a juventude. Ele nao apenas dava aula, ele retomava a
importancia mesmo do fazer ceramica, de ter a ceramica nao apenas como

84



vasilha, mas como identidade na nossa casa. E hoje é bem comum chegar em
casas Xakriaba e ter a ceramica.

Cada um tem um jeito de moldar a ceramica, mas o importante é que cada
um vai ter uma peca Unica. Por mais que vocé encomende uma peca de
ceramica, nunca vai sair exatamente igual, porque tem uma temperalidade
da mao, uma quentura, e cada um vai moldar diferente. Quando a ceramica
no outro dia amanhecia rachada na hora de dar o brilho, a gente ficava
triste e Nei falava: “Nao importa, tem mais barro,
vamos fazer”. E foi ai que comecei a refletir que o
mais importante nao é a peca durar a vida inteira,
mas o fato dela quebrar e a gente continuar
fazendo. E ai que o processo de transmissao do
conhecimento nao morre.

“Para trabalhar e
por a mao no barro,
muitos ja nascem
com esse dom,
tudo vai sendo

moldado, tem que Nei me chamou para fazer uma reflexao sobre
ter concentracéao”. a ceramica e eu falei: “Como assim? Ele que é o
artesao!”. Uma coisa que veio a cabeca é que quando

Dona Dalzira N -
. , as pessoas compram ou levam a ceramica, elas estao
Xakriaba

levando um pedaco do territdrio Xakriaba. E ndo é um

pedaco objeto, é um pedaco subjeto, porque tem uma
subjetividade. A ceramica nao ¢ apenas objeto, sao elementos que realmente
nos conectam com o territério Xakriaba.

Nesse momento, comecei a refletir sobre a presenca do territorio corpo e
como corpo territério, porque quando a gente transita com o nosso corpo,
mesmo nao estando no territério Xakriabd, nosso corpo demarca outros
lugares e é por isso que as pessoas nos enxergam diferente. Nosso corpo
carrega parte do territdrio e é por isso que a gente consegue demarcar,
senao a gente ia ser s6 mais um na multidao. Fui reelaborando esse sentido
que nao nasce exatamente de fora, nasce de dentro, e nessa relacao, as
vezes nao tao harmoniosa, que comecei a refletir que nosso corpo territério
é politico e demarca de uma forma diferente. Mesmo estando pintada, nao
estando pintada, nosso corpo demarca, nosso jeito de falar, de elaborar, de
entoar a palavra cantada. O povo fala “mas isso é poesia”, e eu ficava brava.
Ficava parecendo que era elaboracao sofisticada do pensamento, como se
fosse uma coisa separada da outra. E para mim nao é. E um jeito diferente
de narrar, de escrever. Mesmo quem nao escreve, inscreve de outras formas.

85



Antes de aprender a escrever, a pintura corporal é um jeito de territério
também, porque a gente acaba transitando. Os elementos das pinturas tém
elementos do territério. As pinturas corporais as vezes parecem com as
marcas de cobra, por exemplo, ou com as marcas de algum besouro. Por
um periodo longo, o povo Xakriaba deixou de usar as pinturas corporais por
conta dos conflitos pela terra. A pintura nao estava presente no corpo, mas
continuou sendo feita na ceramica e em algumas casas também, e assim
guardamos grande parte dessa memoria.

A ceramica Xakriaba por muito tempo foi a guardia das pinturas corporais.
Depois que tivemos acesso ao Parque Nacional do Peruacu, conferimos
também esses elementos que nos conectam com as mesmas marcas que
temos aqui dentro. Para mim, essa reflexao sobre corpo territério nasce
exatamente das narrativas, escutas e relacoes, desde o primeiro passarinho
que a gente inventou de fazer e colocou o caroco de feijao e depois nasceu, até
chegar neste momento, nesta outra reflexao, talvez mais um pouco elaborada,
do corpo como territério e do territério como corpo.

Foi quando comecei a ir juntando e costurando essa historia na esteira ou
esteira na histéria, fazendo essa cultura. Quando fui para a universidade
em 2009, logo depois teve a retomada aqui em Caraiba e fiquei muito tempo
na retomada. Grande parte das aulas foi levada para la: esteira, peneira,
direitos indigenas. Aprendi a fazer esteira la. Foi engracado, porque, depois,
quando vim dar aula como professora de cultura no Barreiro, demorei um
més para lembrar que tinha feito esteira, porque aprendi tantas coisas
fazendo esteira, que o produto da esteira foi a ultima coisa que lembrei que
fiz. No processo de fazer esteira tinha escutado tanta historia e aprendido
tantas outras coisas, que so6 depois fui digerir que tinha aprendido também
a fazer o objeto esteira. Por isso nao é so6 objeto, a gente aprende outras
coisas No processo.

Nesse momento também teci outra reflexdo. O povo ficava o tempo inteiro
perguntando para nds Xakriaba se a gente mora no rio Sao Francisco. Até hoje
tem esse erro historico. Quando as pessoas perguntam, principalmente para a
juventude, “vocés sdo Xakriaba, vocés sabem nadar?” e a juventude diz “nao”,
e as pessoas falam “como nao, vocés nao sdo Xakriaba?”, eu falo que nao
afogamos no rio pela auséncia daquilo que nao vivemos no rio que nos afogou.
Eu comparo essa relacao do nao acesso ao rio Sao Francisco como um filho

86



que é negado de amamentar no peito da mae. Nds crescemos com trauma
porque nao nadamos no rio, porque nao fomos na beira do rio escutar histéria
com nossos avos. E nds crescemos com trauma porque quando lutamos pelo
processo de retomada no rio Sao Francisco, parte do rio também ja estava
envenenado e sendo morto. Entao, sdo muitos traumas nessa histdria que a
juventude Xakriaba hoje luta, fortemente animada por essa retomada.

Outra coisa que as pessoas continuam nos perguntando é: “Vocés moram no

territorio Xakriaba e comem o que?” Falamos que comemos arroz e feijao,

mas quem conhece a histéria do Xakriaba vai ver que o uso do arroz é bem
recente. Até nos anos 1980 nao era arroz o mais
comum. Quem conseguia arroz era quem comprava

“Se a pessoa bem mercadoria ou que conseguia plantar e pisar arroz.
souber o verdadeiro

significado da
pintura, pode pintar

uma vez na vida que o
sempre vai continuar ao processo das mudancas climaticas que chegam

comaalmaeo com um impacto muito grande, porque vivemos em
espirito pintado”. uma regiao semiarida que tem sido mais arida do que
nunca. Entao, quando fazem aquela pergunta, nao
entendem que isso ndo esta na realidade Xakriaba
e que quando a gente retoma esses territorios, eles
estdo quase totalmente devastados. Outro impacto muito grande no territério
é a criacao de gado. Entao nao é o mesmo territério de antigamente.

Até ha pouco tempo, a maioria da populacao Xakriaba
conseguia plantar para comer, trocar ou vender para
fazer a troca. Essa mudanca é bem recente e se soma

Pajé Vicente Xakriaba

Outra pergunta que fazem é se comemos caca. Falo que se a gente comer

as cacas que tém, vai acabar tudo. Rememoro uma histéria do Tio Valdinho

de quando eu tinha sete anos e uma professora perguntou o que a gente
queria ser. Todo mundo respondeu que queria ser advogado, médico - o povo
ja pensava grande nessa época. Eu falei que queria ser professora, pensei

que era facil. Depois, a professora perguntou para o Tio Valdinho: “E ai seu
Valdinho, se vocé tivesse oportunidade de estudar, o que vocé queria ser?”. Ele
falou: “Queria sé ter uma enxada bem amolada para plantar para esse bando
de doutor”. E isso foi outra coisa que marcou a minha vida.

Nao entendi direito porque ele falou isso, mas hoje faco a reflexao: como
podemos ser professor, doutor, médico, dentista, sem perder a autonomia

87



alimentar? O que ele falou foi quase como uma profecia, porque hoje temos
um ndmero grande de professores e nao é exatamente por conta do nosso

nao querer, ja que o impacto das mudancas climaticas chegou muito forte no
territério. Precisamos pensar como fazer essa luta para ser um doutor sem
perder a autonomia alimentar. Isso é uma reflexao interna muito forte, porque,
para mim, o maior doutor hoje é aquele que consegue também garantir e ter
autonomia alimentar.

Perguntei a tia Inés e a Dona Elisa, que era mulher de Rosalino, que morreu
na luta pelo territorio, e a Dona Nena, que também perdeu o marido na época,
como era a contribuicao das mulheres antigamente na luta do territorio. E
elas falavam assim: “Minha filha, a gente quase nado contribuia nada nao,
porque meu marido era lideranca, saia nessa labuta e a Unica coisa que a
gente fazia era dar de comer aos filhos, plantar grandes bracadas de roca”.
Eu fiquei escutando e eram repetidas essas narrativas. E a ultima falou: “Na
verdade, era plantar grande bracada de roca e sustentar a cultura, minha
filha, segurar a cultura”. Fui reelaborando que as mulheres Xakriaba nao
apenas pilavam comida para dar de comer aos filhos; elas sempre foram
um pilar muito forte que sustentava a cultura. Entao a comida que pisava no
pilao nao era apenas a comida para encher a barriga, era uma comida que
sustentava a cultura Xakriaba também.

Tem o comer Xakriaba, o nadar Xakriaba, e agora a questao da lingua Xakriaba.
Outra reflexao que reelaborei foi sobre o impacto do exterminio linguistico.
Temos um jeito diferente de falar, muito marcado, que varia de aldeia para
aldeia, desse portugués Xakriaba. E portugués indigena e é portugués Xakriaba,
porque é diferente essa melodia, essa entonacao de aldeia para aldeia,
Caatinguinha, Riachao, Riachinho... Nao é exatamente uma lingua que sustenta
o territério, uma cultura, uma tradicao, mas, pelo contrario, é todo um territério
que sustenta uma lingua e a cultura. Os lugares que tiveram esse impacto da
violéncia, tiveram também grande perda da lingua. E muito importante, nessa
nocao do territdrio, o refazer da lingua também. Para os povos que sempre
estiveram em seu territdrio e nao tiveram o enfrentamento pelas retomadas,
nao tiveram esse impacto do exterminio linguistico.

Quando a gente fala desse territdrio que ¢ atacado, e que nos processos
de retomada a gente retoma esses territorios totalmente devastados e em
grande parte adoecidos, eu comparo novamente com a mulher de resguardo.

88












Quando uma mulher esta no processo de resguardo, ela nao pode comer
determinado alimento porque rapidamente a crianca vai sentir cdlica. E

assim também o impacto com a terra. Quando dizemos que a monocultura de
plantacdo de eucalipto [mais na regido de Montes Claros) impacta diretamente
no territorio Xakriabd, é porque um pé de eucalipto bebe muita dgua e fez
nossa regiao ser mais semiarida do que nunca, e o que acontece com a terra
atinge a nds também. As célicas que sentimos também é pela escassez de
agua. Quando a terra adoece, somos o canal de conexao da terra. Se a terra
adoece, rapidamente ficamos adoecidos também.

Quase todo mundo tem o consenso de que um prato de sustanca é um prato
colorido: beterraba, cenoura... Verde, amarelo e vermelho, é um prato de
sustanca. Por que ninguém entende que uma terra para ter sustanca tem
que ser uma terra que tem diversidade também? Sem isso, acaba morrendo.
Por que as pessoas nao fazem a reflexao de que uma sociedade para ser
sustentada, precisa da diversidade de corpos, culturas, tradicdes? A gente
precisa pensar que a mesma sustanca da sociedade e da terra é como a
sustanca do prato que cada um quer comer colorido a cada dia.

As pessoas precisam avancar nesse entendimento de humanidade.

Muitos que atacam os direitos dos povos indigenas questionam se os povos
indigenas estao evoluindo, se tornando humanos. Sempre desconfio de uma
humanidade que mata o outro, o proprio ser humano. De que humanidade
estamos falando? Para mim a nossa capacidade de se conectar com a agua,
com as plantas, com as plantas medicinais, com o alimento e com os bichos, é
ser bicho, é ser gente, é ser semente... e s6 quem sabe ser tudo isso, sabe ser
humano! Agora quem sabe ser humano e nao sabe ser tudo isso, também ¢é
humano? E essa pergunta que faco.

Nesse momento, a gravidade que vivemos do impacto com o territério,

essa camada da terra que é retirada e arrancada, é como se impactasse
diretamente no engravidar da terra. Onde planta eucalipto, por exemplo, é
possivel que em um tempo préximo nao vai nascer nada. Nem formiga vive
naquele territério. A terra vai ficando infértil e é questao de tempo até toda a
humanidade também ser infértil.

As pessoas nao refletem dessa forma porque perderam a conexao da
terra como parente. A terra é nossa tia, nossa mae, nossa madrinha e

92



principalmente nossa avo, ela € mae de todo mundo. Entao, ela é avd, ela é
bisavo. Isso € muito importante. Quando em Belo Horizonte estava procurando
uma terra para levar ao curso no Espaco do Conhecimento, demorei dois dias
para achar. Refleti que na cidade o povo esconde tanto a terra que é para as
pessoas perderem a relacao da terra como parente, mas a terra tem vida.

Por isso, nds indigenas estamos refazendo esse jeito de falar. Nao somos os
primeiros a chegar no Brasil, somos os primeiros

“Os homens que a estar. Quando nos lutamos pela terra, estamos
estao no poder se querendo que devolvam, mas, ao mesmo tempo,
soubessem, bem nao é exatamente essa relacao de dizer que o outro
saberia. indio que ndo é dono da terra e que somos nds, porque senao
deveria marcar é apenas uma transferéncia de posse. Ndo somos
terra no Brasil para donos da terra, a terra que é dona de nos. Se a terra
eles, e néo eles que parar de dar o leite e de engravidar, a humanidade
chegaram derradeiro  também nao vai mais existir. Por isso é importante
demarcar terra para entender que uma sociedade sem os povos indigenas
nds indigenas™ pode ser que vai continuar com o céu, mas vai perder
Sr. Valdemar da a sustentacao dos pés que € o territorio, porque até o
Prata Xakriaba pisar no territorio vai deixar os pés doentes.

Quando a gente fala da autonomia alimentar, pisar
a terra parece uma coisa normal, mas as pessoas sempre pisam a terra com
chinelo. Pensar a autonomia alimentar é para além de pensar o pisar o chao
do territorio: é pensar em quem coloca a mao no chao do territorio. Para
pensar a autonomia alimentar é preciso pensar o impacto das mudancas
climaticas no semiarido, da plantacao de eucalipto no Norte de Minas e em
varias comunidades indigenas no Brasil que também enfrentam questoes
como a mineracao. A perda de autonomia alimentar é o impacto maior para
nossa cultura e identidade e principalmente nosso de comer. Sem autonomia
alimentar, além de enfrentar o questionamento do outro, temos que enfrentar
também o adoecimento da populacao.

Aqui a conexao com a vida é muito forte. Eu falava: “Que dia sera que vai
chover?” Principalmente V6 Firmino, pai de meu pai, falava assim: “Menina,
segundo as profecias, esse ano vai ser bom de chuva, marcou que vai ser
tarde de chuva”. As profecias marcam o periodo de chuva, se vai ser bom ou
ruim. Eles observam bem, entrando de maio para junho. Eles observam cada

93



dia desse més, que vai equivaler ao final do ano e se vai comecar a chover em
outubro, novembro ou dezembro. E ai eles medem: se tal dia ventar muito, ¢
porque vai comecar o chover em outubro; se tal dia ventar pouco ou comecar
a fazer frio... e entao eles medem assim. Era a profecia que os mais velhos
conseguiam contar. E também tem a relacao do cantar dos passaros: “Esse
passarinho esta cantando, menino, ndo é bom!” Ou senao falava: “E bom,
porque vai ser bom de chuva. Se tal passaro canta e a cigarra canta, € o sol
quente, mas ja entrando para chuva”.

Pouco tempo atras, estava muito quente e fiquei agoniada. Ficava olhando na
previsao do tempo se ia chover. Ai encontrei Seu Valdemar e ele falou: “Minha
filha, vai demorar um pouco. Estou preocupado porque o Sao Joao, que é uma
arvore que tem flor amarela, enflorou cedo e isso nao é bom, nao”. E foi dito e
certo. Ele me falou isso no final do ano passado e tivemos um sol muito quente
até dezembro, como nunca tinha visto no Xakriaba.

Olhava a previsao do tempo e Edgar falava: “Nao é assim nao, vocé tem que
confiar no que os mais velhos estao falando”. Um dia, a previsao do tempo
estava mostrando uma coisa e Vo falou: “Daqui para amanha vai chover”. E
choveu! Na meteorologia dos mais velhos eu confio muito e realmente da
certo. E um conhecimento que ndo da para ser medido. E uma coisa que est3
na cabeca, no observar.

Os meninos estavam cavando na Pindaiba, acharam uma urna com resto

de ossos e ficaram admirados. Anos atras, no Brejinho e aqui no Barreiro
também acharam pecas de urnas. Me admira bastante as urnas, essa relacao
com a ceramica, como existe uma intencionalidade de demarcar o territorio.
E foi exatamente por essa demarcacao das ceramicas, das urnas dos nossos
antepassados, que a gente conseguiu o processo de demarcacao do territorio,
os laudos antropoldgicos, fazer o processo de reconhecimento. Sao varios
elementos da tradicao do povo Xakriaba que resguardam mais tarde um
direito territorial. Para mim isso marca o conhecimento dos mais velhos na
profecia, nosso jeito de ser Xakriaba que é diferente de qualquer outro povo; e
também ao mesmo tempo essa coisa do objeto que é subjeto também. E tudo
isso pensando territorio-corpo, corpo-territorio.

Uma sociedade nao pode existir sem os mais velhos e a pandemia é um
momento muito delicado. V6 sempre fala, e pai também, que ele, para possuir

94



o primeiro reldgio, teve que fazer 2.000 adobes. Ele falou que naquela época
ele ndo tinha reldgio, mas tinha o tempo; e depois tinha o reldgio, mas nao
tinha o tempo. Essa relacao com o tempo é muito forte. Quando fala que
os povos indigenas sao uma ameaca para o capitalismo, é o contrario: é o
capitalismo que € uma iminente ameaca aos povos indigenas, exatamente
porque nos questionamos a nocao do tempo. E essa
“A resposta vem é a grande questdo, como nao perder também essa
em outro tempo, no autonomia do tempo.
tempo da sabedoria
da ciéncia do
territério, e ndo no
tempo do relégio”.

Eu comparo que os mais velhos é como se fossem
o tempo e esse aceleramento é como se fosse o
relégio. Se a humanidade nao parou para ter tempo,
o tempo parou a humanidade. Nesse momento da
Deda Xakriaba pandemia eu falo da importancia dos mais velhos.
Para nos, povos indigenas, é uma reflexao muito
profunda, porque um povo indigena sem os mais velhos é como nao ter um
povo. E como ter uma arvore muito alta, mas que ndo tem raiz. Nos anos 1970
e 80, pelo menos trés pessoas de cada familia foram mortas de sarampo aqui
no Xakriaba. E na virada de 1980 para 90, pelo menos uma pessoa de cada
familia foi morta pela meningite.

Entdo, a pandemia ¢ um medo muito grande, ja que nossos mais velhos
estao em situacao de vulnerabilidade e uma sociedade sem nossos anciaos
é como uma casa sem alicerce. E como uma arvore sem as raizes profundas.
Uma sociedade sem os anciaos sabe somente o endereco, mas nao sabe sua
origem. Uma sociedade sem os anciaos tem a escrita, mas mata parte da
memoria e da oralidade. Uma sociedade sem os povos indigenas tera sede,
mas nao tera agua limpa. Uma sociedade sem os povos indigenas enfrentara
outra crise respiratoria e guerra civilizatéria. Com as consequéncias das
mudancas climaticas, o planeta vai ter febre e entrard em convulsao. Uma
sociedade sem os povos indigenas sentira a maior falta de ar, mas nao tera a
cura, porque eu reflito que a cura nao esta exatamente no principio ativo, mas
no ativar do principio de humanidade.

Nao existe territorio sem corpo e corpo sem territorio, mas existe uma
multipla dimensao do que é territorio. Estamos falando de um territério-
corpo, mas tem um territério também do alimento, do pensar, da escuta e
do enxergar. Nao podemos perder de vista essa cegueira monocular e social

95



porque aquele que ndo escutar o chamado da terra, o chamado do territério,
nao vai escutar mais ninguém.

Nesse momento, fazemos essa luta porque a reflexao mais profunda que

tenho disso tudo é porque a primeira pessoa que esta senda atacada,

ha muito tempo, é uma mulher. E as pessoas perguntam: “Quem é essa
mulher?”. Eu falo que é a terra. E quando a terra
chama, nés também precisamos levantar, porque

“Essa terra sera certamente a terra vive sem a humanidade, mas
batida, mas néao a humanidade nao vive sem a terra. Quem tem
sera (con)vencida. territério eu falo que tem lugar para onde voltar.

Tia Faustina Xakriaba  E quem tem lugar para onde voltar, tem mae,
tem colo e tem cura. Entao é muito importante,
independente de ser indigena, as pessoas se

reconectarem com seus lugares para onde voltar. E nesse momento

que estamos vivendo, é muito importante retomar os re- positivos, nao
apenas o re- negativo. E urgente retomar, reconectar, reencantar, porque
é o reencantamento que move a esperanca e a estrutura da vida, mas
principalmente o ressentimentar.

Este texto foi realmente retomar, relembrar e rememorar coisas que me
reconectam com o territério. Antes de chegar na elaboracao do conceito, existe
uma trajetoria. A elaboracao do pensamento nao é exatamente pela cabeca, ela
é pelos pés, pelo corpo e pelas maos também. Entdo a cabeca é quase que o
ultimo lugar onde a refinaria da elaboracao do pensamento acontece.

—
1. O texto foi produzido em um encontro em 3. Planta conhecida pelo nome de catingueira,
video entre Célia, Mariana Oliveira e Ana Gomes, pau-de-rato ou catinga-de-porco é originaria
no inicio da pandemia. Célia estava na aldeia das areas do bioma da Caatinga. As folhas,
Barreiro Preto/TIX, e falava de dentro de sua casa. flores e cascas sao usadas no tratamento das

. R L infeccoes catarrais, nas diarreias e disenterias.
2. Referindo-se a transicao nas escolas das

aldeias quando estas passaram a ter somente
professores e professoras indigenas.

926



Corpo-territorio
Edgar Kanayko Xakriaba, 2019

97



01. Moringa de tatu (Nei Leite Xakriaba)
02 e 03. Moringa de gaviao (Nei Leite Xakriabd)
04. Bacias (Nei Leite Xakriaba e Ivanir Oliveira Xakriaba)

98



05 e 06. Moringa de onca (Nei Leite Xakriaba)
07. Moringa de peixe (Nei Leite Xakriaba)
08 e 09. Moringa de gaviao (Nei Leite Xakriaba)

99



Na diversidade do pais onde cultura expressa
Muita gente se pergunta onde Brasil comeca?
Sera que € mesmo em Brasilia?

Onde impera o poder a desigualdade social?
Ou seréa que é no territorio do povo tradicional?
A reposta é muito clara,

Mas tem sido invisibilizada a luta
deste povo guerreiro

Talvez ndo contribuimos para que o Brasil seja
um pais de primeiro mundo,

Mas do Brasil somos os primeiros
Nao contribuimos desta forma
Onde a cultura é engolida e matada
Onde o valor esta no dinheiro

Se nao tem, nao vale nada.

Néo tem levado em consideracéao
Nosso conhecimento tradicional

Estamos sendo sufocados pelo apocalipse do
congresso e do capital.

Hoje em dia, ainda me lembro
Das parabolas de uma lideranca,

Pois palavra como essa eu guardo
como heranca.

Um certo dia Ihe perguntaram, como era cerca
de antigamente?

Pois essas terras eram nossas e dividimos pra
muita gente,

Ele logo respondeu: “O territorio é
cheio de ciéncia

O limite de uma terra esta em
nossa consciéncia”.

Como pode um projeto do
capitalismo colonizar,

Metade da populacéo?

100



Como pode os governantes nao considerar,
Os verdadeiros donos do chao?
O territdrio é sagrado

E onde guardamos nossa ciéncia e o
Nosso pensar,

Terra fértil que produz o alimento e tem poder
de curar.

O territorio sustenta a identidade
Traz a forca no cantar,

Na ciéncia dos mais velhos dos
sabedores Xakriaba.

Nada calara nossa voz

porque nossa arma é o canto

E nunca cantamos so6,

Por isso nem a bala que acertou Rosalino
Jamais calara nossa voz.

Mas nossa forca espiritual € maior, é o que
sustenta nosso existir,

Eu vi barrar a PEC 215 com canto reza
de fogo Guarani.

Eu vi as luzes do congresso se apagarem

A ponto desta emenda constitucional nédo
conseguir votar,

Eu senti milhares de forcas ancestrais
presentes naquele lugar.

Mas o projeto politico é perverso
Somos perseguidos pelo genocidio estrutural

Néo se sentindo acontentado, lanca o
retrocesso do marco temporal.

O marco temporal significa que sé6 sao
consideradas terras indigenas

As que foram demarcadas antes
da constituinte,

Desconsiderando as lutas posteriores e o povo
que na terra sagrada resiste.

101



O Brasil precisa se repensar e fazer uma
profunda reflexao,

Como é possivel privilegiar o latifundio?
E desconsiderar

Quem séo os verdadeiros donos do chao?
Se vamos falar de marco temporal

Que tal comecar por 15007?

Foi quando invadiu o Brasil e colonizou muitos
corpos e os pensamentos.

Quando nos perguntam por que e para que
estamos na luta?

Eu digo: é pela terra, é pela territorialidade
Pois € no territério que estao nossas raizes
A forca da identidade.

O territério é como nosso corpo

E nossa morada coletiva

E o passado, é presente, é futuro

Do ser indigena.

Em nossas lutas territoriais, eu vi
policia violenta

Eu vi e vivi politicos tentarem nos amedrontar,
Mas nao nos intimidam a forca

De continuar a lutar.

Eu vi indigena ser queimado

Eu vi quilombola ser violentado,

Eu vi a justica cega

E o direito ser sequestrado.

Eu vi a forca do maraca

Eu vi e senti a forca da espiritualidade,

Eu senti a forca presente do pajé
e da ancestralidade.

Eu vi a bala que matou Rosalino e a chama que
queimou Galdino

102



Tentar nos matar coletivamente,

Noés também sentimos o corpo arder

Mas ndo nos matou porque somos semente.
Inspirado no que ouvi certo dia

De uma mulher entendedora,

Que direito é aquilo que se arranca

Quando nao temos mais escolha.

Que quando nos perguntarem quem
sSomos nos,

Dizemos que somos os que retomamos
a terra roubada,

Somos os que resistimos 520 anos sem fugir
da empreitada.

Somos também jovens e mulheres que
insistimos na festa

Sem esquecer de que permanecemos em
guerra,

Pois somos aqueles que acreditam
que a ciéncia

Do territério é o que nos governa.
Somos um povo da espiritualidade

Que segura uma mao na caneta e a outra
no maraca,

Pois o que alimenta a nossa luta é o pisar
o chéo e a orientacao espiritual que vem
do cocar.

O palavrear é importante mas nem tudo
consegue guardar,

O que nao é dito em palavra, ha um outro jeito
de enxergar.

O territdrio corpo é a nossa identidade,

Ancestralidade que permanece viva
na memoria,

Mantém aceso o ser Xakriaba e nos reconecta a
nossa historia.

103
























Se eu fizer um desenho, eu vou formar,
transformar, eu vou formar o desenho do
bicho, ai fiz, transformou, entenderam?
Se eu plantar semente, vai se transformar
em pé de fruta, vai sair fruta. Transforma
em diferente. Todo yamiy imita para
transformar, imita bicho, imita peixe,
imita quati, imita porco do mato e vai
transformando. No nosso ritual, o yamiy
imita muitos bichos. Porque nés, os
Tikmd'tn, nos transformamos em bicho e
em outras coisas também. Por isso dizemos
yay ha miy, transformar. Antigamente,
todo pajé se transformava em bicho. E
bicho se transformava em outro bicho.

Vai transformando...



Vocés, aqui, tém nomes para as estrelas,

nds também, porém as chamamos de nomes
diferentes. Tem estrela que se chama kuptap
yimag, koyemok xu’uk, xokpatakumiy, mayon
nag pata. Aquelas duas estrelas que vivem
pertinho uma da outra, sao duas mocas bonitas,
que dois rapazes namoraram. Foi assim:
antigamente, os dois estavam deitados, olhando
para o céu, até que um deles apontou para as
estrelas e falou: “Nossa! Como sao bonitas!”.
As estrelas ouviram e desceram até eles. Um
deles teve medo e fugiu. O outro se casou com a
estrela e, juntos, tiveram dois filhos.






Quando a mulher-estrela estava gravida do
mais novo, teve desejo de comer coquinhos.
O marido subiu no coqueiro para apanha-los,
mas a esposa bateu varias vezes no tronco,

que cresceu. Cresceu até furar um buraco

no céu e atravessa-lo. 0 homem e a mulher-
estrela entdo foram viver no céu. Mas depois

de um tempo, o marido sentiu saudades dos
seus parentes e quis voltar. Aquela altura, as
folhas ja tinham coberto o buraco por onde
eles tinham passado. Mas o homem ja era
encantado e lancou suas flechas para o ar. Uma
delas atingiu o buraco e atravessou o chao do
céu. "Ah! Entao foi por aqui que nds viemos!”, o
homem pensou.

114



Chegando em casa, ele pediu que a sua
esposa fiasse uma linha bem comprida de
embauba, igual a um novelo, para ele descer.
Ele desceu e, quando amarrou a linha no
chao, ela se transformou num cip6, um cipo
que existe até hoje.




La embaixo, o homem falou para os seus
parentes virem com ele para o céu, pois

L& havia muitos bichos para eles cacarem.
Antes dos homens subirem, uma mulher
entregou para eles algumas bolsas de
embalba com mandioca, para que nao
passassem fome na viagem. Mas quando
eles chegaram no céu, comeram toda a
mandioca e jogaram as bolsas fora. A dona
das bolsas viu e ficou com raiva. Ficou
com tanta raiva que cortou o cipd por onde
eles subiram. Os que estavam 4 em cima
perceberam quando voltavam que havia
alguma coisa errada, nao tinham mais por
onde passar: alguém tinha cortado o cipé.

116

.
=
<

—




I

Um dos pajés, entao, falou para cada um
virar um bicho e pular. Um deles virou porco
do mato e pulou, mas bateu com o nariz

no chao. Por isso o nariz do porco é assim,
chatinho. Outro virou quati e pulou, mas a
ponta do seu nariz bateu no chao e dobrou.
Por isso o quati tem o nariz arrebitado. Outro
virou anta e pulou, mas bateu com a cara no
chao. Por isso o nariz da anta é desse jeito,
engracado. E foi assim que, um por um,

eles se transformaram em bichos. Por isso
dizemos: yay ha miy, yay ha miy, yay ha miy.

117

g
= -'1":-:"""""-"'

- -_'__.._"--_-i-]—l‘:l,-' Bl
- e 1 A

-

s gl
-_'_—hli_'__




Quando uma pessoa morre, ela vai para outro mundo, para outro lugar e se
transforma, yay ha miy. Quando elas vém nos visitar, nao vamos ver, mas a
noite, se eu dormir, eu vou sonhar e vou ver o meu parente que morreu. Por que
eu enxergo o meu parente? Ele veio, nos visitou. Quando um fazendeiro mata

um indigena, onde ele matou, aquele pedaco de terra é dele, onde derramou

o sangue. O seu espirito vai morar ali e toda noite vai cantar e o ndo indio vai
estranhar e pensar “tem alguma coisa ali”, chorando e cantando, mas é o nosso
yamiy, que esta tomando conta da terra onde o sangue foi derramado. Onde

o corpo esta. O cinema também traz o yamiy para perto da gente. Para nos, a
imagem faz parte do nosso espirito, do nosso olhar. Porque espirito e imagem
sao coisas diferentes para os brancos, mas continuam sendo a mesma coisa
para nés, Tikm@'in. O espirito vem com as pessoas que ja morreram. Mas se no
meio de um filme tem uma pessoa que ja morreu, a imagem passa a ser espirito
também. O filme continua sendo espirito para nos.

Quando o yamiy vem dancar conosco, ele imita os bichos. Todo yamiy imita
para transformar: imita bicho, imita peixe, imita quati, imita porco do mato
e vai transformando. No nosso ritual, o yamiy imita muitos bichos. Vamos
falar um pouquinho sobre o filme “Yamiy”. Fizemos esse filme para mostrar
para as escolas indigenas e nao indigenas o nosso ritual. Quando o yamiy
vem para a aldeia, ele fica na barraca de ritual. As mulheres nao podem
entrar na barraca de ritual, nem os meninos que nao foram iniciados. S6 os
homens e os meninos iniciados podem entrar. Cada familia, cada casa, vai
fazer comida para o seu yamiy. E a tardinha, quando ele comeca a cantar,
as mulheres o chamam para pegar comida, que ele leva para a barraca de
ritual. Ele fica ali um, dois meses.

Quando ele canta, a tardinha, vai cantar em cada casa da aldeia. Tem que
passar por todas as casas, nao pode faltar nenhuma! E a noite ele comeca a
cantar dentro da barraca de ritual e fica cantando até amanhecer. Ai, o pajé
vai chamando do lado de fora, e vao saindo os yamiy még ka'ok (espiritos
corredores), que imitam todas as cacas. Yamiy vai imitar primeiro o tatu, que
vai sair bem cedo. Depois imita a anta que vai sair, o veado que vai sair, a cotia



que vai sair, a coruja que vai sair... imitam tudo! Vao saindo, imitando caca e
curando. E quando eles saem, as criancas que nao podem entrar na barraca de
ritual vao jogar flechas neles. Mas sé as meninas e os pequenininhos que nao
foram iniciados. Os que podem entrar na barraca de ritual nao jogam as flechas.

Ai, a tardinha, quando termina tudo, os yamiy vao embora. Depois de seis
meses ja podemos chamar de novo, com cantos e com comida. No final, o
pajé vai juntando toda a rapaziada e vai imitar também yamiy, de brincadeira.
E as criancas vao jogar flechas nele, igual jogaram nos yamiy. Depois, ele faz
reuniao com os meninos, ensinando a histéria, ensinando como faz a pintura
de ritual, como vai cacar no mato, como vai pescar. Quando o cacador vai para
o mato, se nao encontrar nenhum bicho, ele tem que imitar o bicho também.
Imitar quati, onca ou veado. Ai o bicho vem e vocé pode matar. Por isso o pajé
imita os bichos no ritual, as criancas imitam os cacadores com suas flechas de
pano magtuk. Nos, os TikmG'Gn fazemos varias flechas, pohox. Nao fazemos
uma flecha sd, ndo. Antigamente, os kotkuphi, mandioca-espirito, ensinaram
os antigos a fazerem as flechas. Cada uma tem uma ponta diferente. Tem
flechas magtuk, patxox pata, patyam kup e koxak. Para matar cada bicho tem
flecha diferente. Tem flecha para matar passarinho, flecha para matar paca,
flecha para matar onca, capivara e porco do mato também.

Antigamente, tinha muito yamiy quando nao tinha fazendeiro, porque tinha
muita mata fechada. Quando nao estao na aldeia, os yamiy vivem dentro

da floresta. Antigamente, quando acabava a caca e a pesca em volta da
aldeia, os pajés faziam reuniao e saiam de novo, seguindo a beira do rio,
para fazer outra aldeia nova onde tem muita fruta e caca. E em cada lugar
por onde eles passavam, saiam novos cantos. Aquilo o que o yamiy via,

ele cantava. Mas hoje nao temos como sair procurando nosso alimento,
porque os fazendeiros cercaram tudo. E proibido a gente pescar, cacar, mas
antigamente ndo. Antes a terra era livre para nés. Tudo aberto para nds.

E hoje tem aldeia que nao tem mata, e o yamiy tem que ficar la no céu, ou
no nosso cabelo. Acabou a mata, mas nosso yamiy fica aqui no cabelo, para
viajar junto com a gente e nos proteger.









Como tem pouca mata hoje, os nossos yamiy tém que ir cacar longe, procurar
fruta e capivara bem longe da aldeia. Os yamiy ja nao tém mais onde cacar,
banhar ou o0 que comer. As matas e os rios acabaram. Ja nao surgem cantos
como antigamente. Yamiy mog ka'ok, por exemplo, gosta de moroto, que parece
uma lagarta que fica dentro da taquara. Quando ele acha o moroto, ele volta, grita
e avisa toda a comunidade que tem morotd para comer. E no outro dia os homens
da aldeia trazem o morotd, levam para a barraca de ritual e dividem depois

com cada casa, com cada familia. Porque os yamiy sustentam e alimentam as
familias. E as familias alimentam eles também. Um cuida do outro, um divide
com o outro. Quando a gente se alimenta, o yamiy alimenta junto, porque ele

esta dentro de nds. Yamiy é um espirito que € do nosso corpo, que temos que
respeitar. Se eu ficar doente, o yamiy vai cantar para me curar, para me alegrar.

Hoje, a terra onde vivemos é pequenininha. Os brancos tomaram tudo. A terra,
as aguas, o céu, o sol e o vento hoje estao doentes. Por que estao doentes?
Porque a mata acabou, os rios secaram e as nossas aguas adoeceram. O
corpo da terra esta quente. Plantamos sementes e mudas, mas elas nao
crescem mais como antes. A terra esta quente por dentro e por isso as
sementes se queimam antes de brotar. Mesmo se molharmos, nao crescem
tao rapido como crescem com a agua da chuva. A mata hoje esta fraca. Nao ha
mais arvores altas e fortes como as que viviam aqui antigamente. A chuva e

0s ventos estao com raiva e nao querem mais cair ou soprarem por aqui. Por
isso a terra estd tao quente. Quando a agua dos lagos evapora, se transforma
em nuvens vermelhas, que também estdo doentes e esquentam a terra. Chove
forte, mas a chuva que cai hoje em dia adoece as nossas criancas e destroi as
cidades dos brancos também. Antigamente, nossas criancas nao adoeciam
como hoje, porque havia muita mata e muita sombra. Mas hoje, quando chove
ou venta, elas comecam a tossir, a gripar e a queixar dor de garganta, dor

de cabeca... antigamente, nao tinha nada disso. Mas os brancos chegaram e
derrubaram toda a mata, poluiram os rios, construiram barragens e acabaram
com os peixes. Nossos avos viviam até os cem anos. Mas nés nao chegaremos
nesta idade, porque hoje temos doencas que nao conheciamos e ja ndo
comemos mais como antigamente.



Ainda assim, nds sabemos curar a terra. N6s podemos trazer de volta a mata,
as frutas e os bichos. Porque nos, os Tikma'ln, somos filhos da terra, nds
surgimos dela. Por que nos falamos que a terra é nossa mae? Porque é de
onde nds surgimos, é de onde surgiu a nossa histéria, porque o nosso corpo
pertence a terra. Antigamente, um homem fez uma vagina no barreiro e
transou com ela. E, do barreiro, surgiu a primeira mulher. Foi assim que nds,
os Tikm@'ln, surgimos. Por isso a terra é nossa mae. Os brancos tém poucos
filhos hoje em dia, mas nds nao. Nds temos muitos filhos e um dia na nossa
terra nao cabera mais tanta gente. Ou vamos todos virar brancos e morar

em casas compridas de cimento, como nas cidades? N6s morando em baixo,
nossos filhos no andar de cima, nossos netos e os filhos dos nossos netos

em cima deles? E como os yamiy (espiritos) vao fazer para buscar comida
nessas casas? Vamos ter que descer de elevador para levar comida para eles?
Ou amarrar um cipé bem comprido para que eles subam, como macacos,
buscando comida? Nao vai dar!

Antigamente, nos, os Tikm@'ln, tivemos que escolher: ou perdiamos a terra
ou perdiamos nossa lingua e os nossos cantos. Preferimos perder a terra do
que perder os cantos. Porque se nos tivéssemos segurado a terra, ja teriamos
todos morrido, os fazendeiros ja teriam matado todo mundo. Ai, acaba nosso
ritual, nossa lingua, nossa histéria. Acabam os Tikm@'ln. Por isso, preferimos
deixar a terra para o fazendeiro e levar conosco o canto e a lingua, para
podermos chamar os nossos yamiy. Mas a verdade é que nunca desistiram de
acabar conosco. Os nossos antigos pajés eram fortes e resistiram, mas e hoje?
Os antigos se esconderam nas matas, dentro das cavernas, onde moram os
morcegos, para os fazendeiros nao poderem mata-los. Mas hoje nao temos
para onde fugir! Os brancos derrubaram a mata e construiram cidades em
cima das nossas antigas aldeias. Quando os nossos parentes saem da reserva
e passam por essas cidades, sao tratados como cachorros. Os brancos ligam
para a Funai e mandam levar os nossos parentes de volta para a aldeia. Mas
aldeia nao é cadeia! Nos, os Tikm'ln, precisamos andar para descansar.
Antigamente, andavamos pela floresta. Mas como hoje nao tem floresta,
temos que andar pelas cidades.









Hoje estamos muito preocupados. Os nossos pajés estdo tristes e as vezes
falam em se matar. Por que eles estao tristes? Porque os missionarios
evangélicos também estao se aproximando das nossas aldeias e ndao nos dao
mais sossego. Primeiro eles dizem que sao nossos amigos e trazem bolachas
para as nossas criancas. Mas eles nao gostam dos nossos yamiy.

Eles dizem que os nossos yamiy sao ruins, que nao sao verdadeiros, que sao
“magia negra”. Alguns parentes ndo entendem e querem seguir o caminho
deles. No inicio, eles vinham passar um dia na aldeia e iam embora. Mas
agora construiram suas igrejas perto da nossa aldeia e estdo vindo direto,
direto. Eles vém e entram de casa em casa, como 0 nosso yamiy quando vai
buscar comida. E alguns dos nossos parentes estao se envolvendo com eles.
Nao percebem que eles estao nos cercando como jiboias. Vao nos cercando,
nos apertando, até nos deixarem sem ar. Eles chegam com uma van na

aldeia e carregam nossas criancas e jovens para suas igrejas. Isso nos deixa
muito tristes! Tem algumas noites que nao conseguimos dormir com essa
preocupacao. Porque antes ndo era assim! Antigamente, dois missionarios
vieram de outra terra, dos Estados Unidos, e moraram dentro da nossa aldeia.
Mas naquele tempo os pajés eram muitos, o ritual era forte, e ainda tinha
alguma mata e rio para os yamiy poderem cacar e pescar. Mas os missionarios
de hoje nao respeitam mais 0s nossos pajés, nem as liderancas. Nao querem
saber se naquela hora que eles estao vindo o yamiy vai sair para cantar e
pegar comida na casa das suas maes. E quando as maes nao estao em casa,
quem vai alimentar os yamiy? Se as criancas nao estao na aldeia, quem vai
dancar com os yamiy? Eles querem que a gente esqueca 0s N0ssos yamiy, mas
nds ndo vamos esquecer!

Por isso estamos muito felizes de estar aqui neste Espaco do Conhecimento,
porque nds estivemos sempre no escuro, sempre escondidos. Os
governantes ndo enxergam os povos indigenas e por isso nds estamos
querendo mostrar a nossa cultura diferente, a cultura de cada povo



diferente. Cada aldeia é uma, cada cultura é Unica, cada comida é feita de
forma diferente. Hoje nao temos mais mata grande onde nos esconder. Por
isso, precisamos vir para a cidade grande e mostrar a nossa forca, o nosso
yamiy, espiritual, para nos fortalecer. Porque precisamos do apoio do nao-
indio para recuperar as nossas terras e as nossas matas, para vivermos

em paz, sem missionario e sem violéncia contra nos... N6s gostamos de
aprender com a sabedoria do ndo indio e ele também precisa aprender com
a nossa. Por isso que nds viajamos muito e passamos varias semanas longe
da aldeia. Vamos para a faculdade, estudamos la e damos curso também
para o nao indio. Fazemos filmes e os filmes nos carregam com eles por
varias cidades, aqui no Brasil e em outras terras também. Nds mandamos os
filmes para outras aldeias, e elas mandam seus filmes para nés: uma aldeia
ajuda a outra com o cinema e, assim, passamos a conhecer a cultura de
outros povos indigenas. E mostramos nossa arte no museu para os brancos
aprenderem desde cedo que nos existimos, com 0s nossos yamiy.

Porque os ndo indios dizem assim: “os povos indigenas nao trabalham!” Mas
nds trabalhamos! Fazemos bolsas, arcos, mascaras, colares e pulseiras.
Fazemos rocas, rituais, alimentamos os nossos yamiy e os yamiy alimentam
as nossas familias também. Outros brancos nao conhecem a nossa cultura,
mas vao conhecer agora, vao sentir que nossos espiritos caminham juntos
com as nossas coisas também. E muito trabalho, mas nés sentimos que 0s
yamiyxop estao fortes, estao presentes conosco, nos fortalecendo. Por isso
estamos mostrando o nosso trabalho, para as pessoas conhecerem muito
bem como algumas das nossas coisas se transformam. Transformam em
outra imagem, transformam em outra histdria, tudo se transforma... A nossa
arte, algum bicho também vai transformar, a semente vai se transformar em
arvore, e é assim que continuamos fazendo. As coisas transformam muito,
né? E hoje, isso ainda continua. Eu me transformei em cineasta. Yay ha miy.
Curador. Yay ha miy. Transformar. E assim.
























o grande

tempo

das aguas

Curadores
Kanatyo Pataxoop
e Lica Pataxoop
Assistentes

dos curadores

Deborah Lima e
Siwé Braz

Texto

Kanatyo Pataxoop
e Lica Pataxoop

Desenhos
Lica Pataxoop

135

Bom dia, boa tarde, boa noite. Sou Kanatyo
Pataxoop, da aldeia Mua Mimatxi, Minas
Gerais, municipio de Itapecerica. E um pulo,
de Belo Horizonte até a aldeia. Agradeco

o0 convite para apresentar nossa aldeia
nesta Exposicao, porque nosso povo veio da
resisténcia. Sabemos que ha 519 anos nosso
povo foi um dos que enfrentou, de frente, o
colonizador, o lyihi, e até hoje resistimos. Ja
resistimos a varias guerras dentro da nossa
propria terra e nao fomos extintos.

Estamos vendo as muitas dificuldades

que os povos indigenas do Brasil estao
enfrentando, principalmente os de Minas
Gerais, que sao resistentes, porque vivem
sem floresta, sem rios, em pequenos
pedacos de terra. Por isso digo que somos
povos que tém resisténcia. Enfrentamos
varias lutas, muitos dos nossos foram
extintos. Entao, hoje, nés da aldeia estamos
empregando novos meios para nos
apresentar para fora, usando o papel, a
tinta, o lapis, a maquina, varias tecnologias
como forma de defesa.



Estamos aprendendo a nos defender com as proprias coisas que vocés,
brancos, criaram. Inclusive a educacao.

A educacao para nos é um instrumento para repensar e defender a luta dos
povos indigenas, porque sabemos que o colonizador ainda esta aqui. Vamos
viver no meio deles para sempre. Nao ha como mudar isso. Entao temos que
usar a educacao como um meio de defesa para irmos desatando os noés do
colonizador, de uma educacao colonizadora, porque sabemos que a educacao
faz parte da vida da nossa comunidade.

Sabemos que temos direito a uma educacao especifica, que atenda a nossa
maneira de viver. Por meio da educacao, estamos trabalhando para falar da
nossa vida, do nosso mundo, porque s6 quem falava de nos, em livros, era o
branco. Era o antropélogo branco, era o professor branco. Hoje ndo. Hoje ja
temos pessoas se formando, aqui mesmo na UFMG. Temos jovens nossos que
estao fazendo cursos para defender nosso povo. A partir desse pensamento,
de nos apropriar da formacao para defender nosso povo, temos hoje os
guerreiros da juventude, como por exemplo a Célia Xakriaba, que é uma jovem
muito importante no movimento indigena atual.

A Exposicao é importante para mostrarmos nossa resisténcia, principalmente
em Minas Gerais, porque ha 20 anos se dizia que nao existiam mais indigenas
aqui, que os povos indigenas de Minas Gerais tinham sido extintos. Nao.
Temos aqui muitos povos indigenas. Continuamos aqui, nessa resisténcia

de busca por direitos a terra, a saude, até a felicidade, porque sabemos que

o lugar onde vivemos é nosso. Esse lugar é dos nossos avos. O sangue dos
nossos avos cobriu essa terra. Essa terra é nossa.

Esperamos, assim, pelo recado de cada parente indigena que esta aqui. Nds
pensamos muito no nosso recado para dar para vocés, porque ha muitas
coisas que queremos falar, mas vamos falar através da imagem. A imagem
é muito importante, porque nds aprendemos assim, através das imagens da
natureza, dos cddigos da natureza, dos conhecimentos que temos sobre a
natureza, e isso € muito importante para continuarmos sendo um povo que
merece respeito.

Boa tarde, boa noite. Eu me chamo Lica em portugués e Irisnan em Pataxoop.
Primeiramente agradeco a UFMG, nao sei o nome de todas as pessoas, mas
estao no meu pedido para que Yamixoop proteja e ouca o coracao de quem
esta nos oferecendo o Espaco para trazermos nosso recado aos lyihi. Agradeco

136



também a Deborah e as meninas que nos acompanharam no chao de Mua
Mimatxi. Temos que agradecer por essa oportunidade para mostrarmos para
o branco que temos a mesma inteligéncia que ele. Porque, para alguns, indio
nao sabe nada. Mas nao. Nao tinhamos era oportunidade.

Talvez alguns nao saibam, mas sou uma indigena que nao tem a leitura de fora.
A minha leitura é de dentro do conhecimento tradicional do meu povo, e é dele
que veio esse recado que trouxemos para o Espaco do Conhecimento UFMG.

Meu ensinamento veio junto com o Grande Tempo das Aguas, guando comecou
toda a vida dos Pataxoop. Minha escrita foi feita em imagens, pois é nessa escrita
que sei escrever. Nao tive universidade de fora, mas tive a minha, a do meu povo.
Para mostrar esse ensino da vida, estamos apresentando uma imagem que é da
nossa cultura. Mas temos que viver algumas coisas da nossa cultura dentro de
nos, como os parentes Maxakali contaram. Por qué? Porque sou indigena, sou
atlantica. Somos povos andantes, e hoje temos que fazer rituais, fazer cultura,
fechados na aldeia. Mas isso nao foi por escolha. Muitas pessoas perguntam,

de onde vocé é? Eu digo que sou dessa terra, essa terra toda era nossa, ela nao
tinha nome, era toda livre. Como as minhas imagens, elas sao tehéys de pescaria
de conhecimento, porque ali esta todo o conhecimento Pataxoop. Esta toda a
historia de vida, historias para o mundo de hoje. Fui india de muita fartura, mata,
fruta, mangue, mar, rio, brejo, campo e vejo que tinhamos isso tudo dentro de
nos. Essa foi uma perda que tive, mas nada acabou porque esta dentro da minha
cabeca, e escrevo isso dentro do tehéy.

E muito bom trazermos a nossa escrita, como outros trouxeram seus
artesanatos, cada um trouxe o seu recado. E nds pensamos muito. As vezes,
as lyihi que estavam conosco queriam que fizéssemos rapidamente, mas nao
podiamos fazer tao rapido porque nao temos o pensamento rapido. Para essas
coisas temos paciéncia. Vivemos com a Natureza, com essa concentracao
dela, pois € dela que temos todo nosso futuro e nossa paciéncia. Se eu nao
tivesse sido paciente eu nao poderia hoje estar aqui, trazendo nosso recado
para o Espaco do Conhecimento.

Trouxemos um recado do nosso mundo, onde Yamixoop esta. Veio com
meu tehéy e o meu tehéy esta dentro da minha cultura. Tehéy de pescaria
é um instrumento de pescar. Os tehéys que fizemos para a exposicao sao
tehéys de pescaria de conhecimento. Quem olhar, apreciar, vai pescar ali o
conhecimento e fazer a reforma do seu jeito.

137



Também para mostrarmos para o governo que nds mesmos temos a
capacidade, o conhecimento de fazermos a nossa vida do nosso jeito. E como
o trabalho que hoje estamos mostrando, que dali se aprende tudo da vida.
Ali estd todo o ensino de vocés, dos seus mundos, mas esta dentro do nosso
mundo. Isso é muito importante para nds, para mim inclusive, que nao tive o
estudo de fora, porque no meu tempo nao tinha essa convivéncia. Vim a ter
convivéncia com o branco quando tinha quinze anos, e comecei a conhecer
coisas daqui de fora.

No meu espaco esta a minha forma de ensinar, de escrever, de viver e dali a
gente concentra a vida de hoje, como o Grande Tempo das Aguas. Ali estio os
tehéys que acompanham esse Grande Tempo, ali esta a escrita de um texto
como vocés escrevem os seus com letras. Nao sei escrever em letras, entao
faco a imagem, apresentando uma forma de falar um texto desse Grande
Tempo. As histérias, a cultura toda estéa ali e ali tem toda essa forma de vida.

Hoje estamos conscientizando a vida das pessoas ainda mais. E nao falo so
por mim, falo pela mamae Terra, pela irma Natureza, que nos acompanham
durante esse Tempo, porque nds temos irmaos plantas, irmaos animais,
irmaos passaros que fazem parte da nossa vida. Entao ndo poderiamos deixar
de fazer a escrita deles, deixar a mensagem deles, a fala deles, porque eles é
quem estao nos ajudando. Eles é quem nos deram essa forca e esse fogo de
resisténcia na nossa vida.

Agradeco a todos os parentes indigenas que estao aqui conosco. Porque as
vezes a Terra é como nosso corpo, que Yamixoop nos deu com tudo. Se temos
tudo dentro de nds, é para firmar esse nosso corpo. A Terra também é assim.
E o homem nao vé. Hoje, vindo para ca, vi tantas maquinas escavando a terra,
que as vezes fico com medo: estdao descalcando a terra. Mas estamos aqui,
trazendo nosso conhecimento para dentro desse Espaco que é de vocés. Mas
penso que, dentro dos seus pensamentos, estamos juntos, trazendo esse
mundo indigena para dentro do seu Espaco, e agradeco por isso.

0 GRANDE TEMPO DAS AGUAS

0 tema da nossa participacdo na Exposicao, o Grande Tempo das Aguas, nao
foi escolhido por nos, foi escolhido por Yamixoop. Yamixoop, filho das aguas,
veio no Tempo Grande, em que tudo inicia. E o tempo dos brotos, da renovacao
e do nascer da vida. Queremos celebrar esse nascimento com vocés.

138



0 Grande Tempo das Aguas é o primeiro tempo do mundo. O comeco de todas
as coisas, todas as historias. Eo tempo da inteligéncia, da sabedoria e do
conhecimento. E o tempo da Grande Agua que deu origem ao nosso povo. E o
tempo do entendimento, quando cada ser foi formado como ele mesmo é. Nao
tem ninguém igual a ninguém, tem parecido. E o tempo em que se aprendeu
de tudo para viver. E o tempo em que todos os viventes receberam e beberam
a 4gua que existe em seus corpos. E o tempo das primeiras conversas, de
Topa e de toda a Natureza. Em que cada um ficou com sua histéria, seu lugar
e seu jeito de viver. Todos foram criados aqui, pertencemos a esse mesmo
planeta. Porém, cada um no seu lugar, com a sua vida livre. Tivemos o
entendimento de cada um viver do seu jeito, sem ninguém mandar e nem ser
dono da vontade, da liberdade e da vida de ninguém.

Topa apareceu numa praia onde estavam o sol, a lua, a chuva e o vento. Topa
testou o coracao de cada um deles com uma saudacao. Ele saudou o vento
com um bom dia. Os outros ficaram enciumados e disseram que iam usar
suas forcas para atacar aquele homem desconhecido. O sol disse que ia
esquentar até doer e queimar a cabeca daquele homem, fazé-lo sofrer pelo
seu fogo. A lua disse que ia esfriar tanto a noite que o homem nao ia aguentar
de tanto frio. A chuva disse que ia chover bem grosso e pesado que o homem
nao ia aguentar de tanta agua. O vento escutou cada um deles e depois disse:
vocés nao vao fazer nada disso com aquele homem. Se o sol esquentar muito
eu sopro e jogo a nuvem para cima dele, se a lua esfriar durante a noite, eu
abafo o frio e esquento a noite para ele nao sentir frio. E se a chuva chover
forte, eu sopro e levo a chuva para bem longe dele. E assim aconteceu.
Nenhum deles conseguiu fazer nada contra aquele desconhecido.

O vento é um elemento que tempera e equilibra a forca e a vida da Terra.
Todos tém uma energia, mas que se torna mais forte se esses elementos
estiverem do mesmo lado, favoraveis uns aos outros. A Natureza faz tudo

a favor, do mesmo rumo, mas ela esta sendo forcada a ser contra a sua
propria vida. O vento busca e leva a chuva para longe e para perto. Ele junta
e separa as nuvens. Junto com o sol fazem as nuvens de varias cores. O
vento abranda o calor, amansa o mar, faz o céu sombrear, faz o tempo ficar
abafado, espalha as sementes pela terra e nos da o folego de vida. Se vocé
derruba a Natureza, acredite que mais cedo ou mais tarde ela te derrubara
também. Tem vento que faz a gente se aquietar, nao falar nada, sé rezar com
o coracao. Tem vento que faz a gente cantar, ele vem brando, refrescando

139



e sombreando a Terra, indicando que a gente precisa fazer ritual para as
sementes, para ouvir suas palavras que vém da terra, das grandes matas,
dos animais e do seu préprio espalhar.

0 GRANDE AGUACEIRO

Topa veio a Terra conversar com todos os seres viventes. Teve uma grande
conversa para entender e escutar toda a Natureza. Conversou com floresta,
sementes, rios, animais, conversou com todos. Tudo se realizou, tudo foi
ouvido, amado, entendido. Topa passou sabedoria e inteligéncia para cada um
viver aqui. Ensinou toda a Natureza a viver junto, ndo podia separar para viver.
Natureza tem que ser tudo junto, mas tudo diferente um do outro. Depois que
Topa ouviu, conversou, sentiu e viu a vida de todos, foi para um lugar bem no
alto de uma montanha e deu um grande salto, virou gavido e saiu voando, até
sumir no céu. Foi para sua morada na Terra da Grande Cachoeira. La ele virou
grande aguaceiro de chuva e caiu na Terra. Cada pingo de chuva que caia na
Terra formava um Pataxoop.

KAYAYUN

Kayayun é cobra monstro que quis comer a mae da fertilidade, Natureza. Se
ela comesse a mae da Natureza, a Terra ia ficar somente para ela, a Terra

ia ficar vazia e deserta. Mae da Natureza saiu fugindo procurando ajuda de
Yamixoop, enquanto Kayayun a perseguia, querendo mata-la. Mae da Natureza
chegou na casa de um Yamixoop e pediu ajuda. Yamixoop estava sentado na
beira do fogo e pediu para ela cozinhar batata. Entrou em sua casa, pegou
uma faquinha, se sentou no seu toquinho e comecou a amolar a faca com uma
pedrinha. Kayayun veio chegando, veio chegando e esturrando. Até que chegou
na casa de Yamixoop. Kayayun perguntou: “Tem ihe dentro da sua casa?”
Yamixoop continuou calado amolando sua faquinha. Kayayun perguntou duas
vezes, Yamixoop nao respondeu, continuou amolando sua faquinha. Kayayun
se irritou com o siléncio de Yamixoop e falou: “Vou perguntar pela ultima vez,
se vocé nao responder, vou engolir vocé, sua casa e tudo ai dentro”. Perguntou
novamente, Yamixoop continuou calado, amolando sua faquinha. Kayayun se
irritou e engoliu tudo: Yamixoop, a casa e a mae da Natureza. L4 dentro da
barriga de Kayayun, Yamixoop cortou a barriga de Kayayun de dentro para

fora e saiu com mae da Natureza. Kayayun se esticou toda sobre a terra,

140



mas nao morreu, ficou sem forca. Ela continua sem forca para atacar. Mas
se Natureza acabar, Kayayun vivera. Cada vez que a Natureza for destruida,
ela vai revivendo. E por isso que nao destruimos Natureza. Sempre fazemos
a protecao da Natureza para Kayayun continuar morrendo. O lyihi destréi a
Natureza, ele quer reviver Kayayun. Se ela reviver, nds nao viveremos. Se a
Terra ficar deserta, tudo morrera, como Kayayun quer.

0 lyihi esta ansioso para acabar o tempo, com a vida. Esta destruindo as matas,
0s rios, 0s animais, as montanhas e desequilibrando tudo na Terra. O lyihi esta
trabalhando para Kayayun, ele nao pensa mais direito, esta doente pela ganancia.

NOSSA RELIGIAO E NATUREZA

Defendemos a floresta e toda espécie de vida que nela vive. Yamixoop defende
Natureza. Imdxa, cobra monstro, quer destruir Natureza para dominar

tudo. Se a Natureza acabar, ela vivera e nés nao. Nos temos o braco dado
com a Natureza porque somos parentes dela. Por isso nao vendemos, nao
trocamos e nem damos a terra que é sagrada para nds. Imdxa nao respeita,
vé montanha e quer acabar, vé rio e quer acabar, vé mata e quer acabar,
usando mao e boca de ferro. Para nés a Natureza é sagrada, porque tudo foi
Topa que criou. Tudo tem um protetor, uma divindade, e tudo seqgue o grande
Topa. Natureza nao faz mal a ninguém, sé quer viver, produzir para nos
servir. O lyihi ndo sabe usar a Natureza. Nao canta, ndo danca e nem faz festa
para a Natureza. S6 quer tirar dela, sem retornar o que é importante para a
continuacao da sua vida. Na Natureza tudo tem o poder de Deus, a sua mao,
na sua criacao.

AVOZ DA VOZ

Xihi foi fazer roca. La na mata, ouviu uma voz, mais nao ouvia direito o que

a voz lhe dizia. Sequiu a direcao da voz até que foi ficando melhor de ouvir o
que a voz dizia. Ela chamava xihi para a seguir. Assim ele fez, seguiu até que
escutou direito o que a voz dizia. Era Yamixoop, mostrando lugar bom de fazer
roca. Xihi comecou a fazer roca, a voz perguntou o que ele estava fazendo. Xihi
respondeu. De repente, sé via rocado, Xihi ficou alegre com o lugar de roca
rocado. Passou dias e ele foi olhar se a roca ja estava boa para queimar. Mato
ja estava seco, bom para queimar. Xihi comecou a fazer aceiro para tocar fogo
no mato. Ai ouviu a voz perguntar o que ele estava fazendo. Xihi respondeu.

141



De repente, ouviu alguém ajudando a fazer a aceiro. Aceiro ficou pronto. Xihi
foi embora. No outro dia, voltou para queimar o rocado. Xihi comecou a tocar
fogo no mato e a voz perguntou o que ele estava fazendo. Ele respondeu. De
repente, so via fogo acendendo no mato da roca. Depois de roca queimada, Xihi
foi embora. Foi arranjar rama de mandioca para plantar e levar para plantar
na roca. Quando estava na roca plantando, a voz perguntou para Xihi: “0 que
vocé estd fazendo?” Xihi disse que estava plantando roca, e de repente so via
roca sendo plantada. Em pouco tempo, a roca estava toda plantada. Xihi ficou
alegre e disse: “Yamixoop estd me ajudando”. Passaram alguns dias, ele foi
olhar a roca e viu roca muito bonita. Depois de alguns meses, a roca estava
muito mais bonita e ja tinha mandioca boa para fazer beiju, farinha e cauim.
A voz apareceu ao Xihi e disse: “A roca esta pronta, é sua, mas cuide bem
dela, nao se zangue, nao teime e nao faca nada contrariado que possa ferir o
que a terra te da, para nao perder o que é seu. Sempre tenha cuidado”. Xihi
ouviu a voz, fez juramento que ia seguir o conselho e voltou para casa. No dia
seguinte, chamou sua mulher para tirar mandioca para fazer beiju. Quando
estavam na roca, Imdxa apareceu transformado em mutuca e picou a mulher,
que deu grito e xingou com raiva. Mulher nao podia ficar com raiva, pois
quebrou o juramento de Xihi. E assim perderam o que Yamixoop havia dado.
Roca de mandioca murchou e morreram todas as plantas.

RITUAL DAS AGUAS

Nossos velhos fazem o Ritual das Aguas para celebrar o novo tempo da
Natureza, tempo de agradecer o novo ciclo da vida, quando tudo se renova.

0 Ritual das Aguas traz alegria, novas coisas para a Natureza e para nosso povo.
O ritual é também o momento de fazer pedidos, fartura e forca e de passar um
recado: a Natureza é importante para todos os seres. Como o Pataxoop veio das
aguas, celebramos essa renovacao com grande energia e felicidade.

Esse ritual é dedicado a Natureza e a um deus especifico, Mimatxitxuhi.
Temos de ir buscar na Natureza, nem que seja muito longe, sua roupa, que
é produzida com muita forca pelas mulheres. Também é importante ter os
cheiros da Natureza, que trazem sua forca, vindos da seiva de uma arvore
poderosa e ancestral. Seu perfume traz os deuses a nossa aldeia.

Nos preparamos durante um més, de varias formas: nos preparamos para
conversar com a Natureza com o coracao, pois essa é uma conversa sagrada.

142



Durante a semana, nés pegamos a lenha da brasa do Grande Fogo, pois

na Natureza ha lenha que tem poder também, e esse poder esta na brasa,
que é o poder dessa fogueira. Depois de preparar o patio da aldeia, vamos
para a mata buscar Mimantxitxuhi e isso tem regras também. Nao podemos
falar para as mulheres, nem para as criancas. S6 os homens vao buscar o
Mimantxitxuhi. Pessoas especiais vao vestir a roupa do Mimantxitxuhi, em um
espaco na mata. Depois disso, somos chamados por folhas e cipds especiais,
com os quais nos vestimos de Natureza. Os cantos invocam de maneira forte a
chegada de Mimantxitxuhi do rio para visitar a aldeia. Ele vem, visita a aldeia,
nds cantamos e dancamos para ele, celebrando o primeiro tempo do mundo,
quando nos viemos para esse mundo.

RITUAL DE AGRADECIMENTO

Fechamos o Grande Tempo das Aguas com o Ritual de Agradecimento.
Realizamos o ritual com a forca do vovo Sol, que é um grande fortalecedor da
Natureza e do nosso espirito e leva nossos pedidos a Yamixoop. Nos preparamos
com o fogo, feito com a grande resina. O ritual comeca de madrugada, para
recebermos a forca do vovo Sol, para ele levar nossos pedidos. Nos levantamos
e fazemos varios rituais, os homens e as mulheres, porque temos algumas
regras com o vovd Sol. Temos que receber o dia, nunca podemos deixar o sol
passar pelo nosso sonho. Temos que estar de pé cedo para o receber com muita
forca. Nesse momento, os adultos e as criancas da comunidade se vestem com
outra planta, um cipd que é nosso parente, para marcar o fechamento do ritual.

O Ritual de Agradecimento tem grande importancia para nds, Pataxoop

de Mua Mimatxi. O agradecimento € um grande valor que temos. Esse é o
momento em que a Terra ja estd com todas as forcas, as plantas ja estao
fortes, os animais ja estao com seus filhotes, as plantas ja estao com frutos
maduros, enfim, é um tempo em que a Natureza esta fortalecida para
enfrentar os tempos que vierem pela frente e nds também. A Natureza entao
esta toda fortalecida. O agradecimento é um laco, um circulo de dialogo,
porque toda coisa que vocé encontra na Natureza, vocé tem que agradecer.

—
Este texto é formado por escritos de Kanatyo e participacoes orais de Siwé e Saniwé, e desenhos
por transcricoes de falas de Kanatyo e de Dona de Txioiamima e Aminiketxenah. A composicao do
Lica. Os dois ultimos tépicos, Ritual das Aguas conjunto foi feita por Deborah Lima.

e Ritual de Agradecimento, contaram com as

143












TEHEY 0 SURGIMENTO DO POVO PATAXOOP

i "'l""‘“"ll LY I'l'l'l"'" l'l-l ‘l'il'“lll
- ul.:”l" n::i l:lllll'".ﬂl:i'l ,uu n‘ |. Il;,l
= :u. M .n' 1y m uu‘u iyt ;uull b

L ._,‘:Ii.i“ .mluuu :

R ',H“.H s

Foal YT

= _;'.'.'t,.'itﬁm* II "l'u‘;:ni;'

'.-""' ¥ :'; 'l :l“i"i 'Iil il -I“-"- "" hl.‘_ .I

oy

-“Ir:.u"'.r ,',f“ b
'\--. I AL
| = - j."'l.-l' ‘.-" ' "
i "F. Sl

T ARA




Tehéy Sol, Vento,
Chuva, Lua

148

Quando Yamixoop formou o mundo,
todos eram gente, mas também se
transformavam em sol, lua, chuva

e vento. Para nds, eles estao vivos,
sao nossos parentes e cada um

tem um poder de fazer seu grande
trabalho na Terra. Neste tehéy,

temos o vento, o sol, a lua e a chuva,
e aqui esta Yamixoop, quando veio

ao mundo, pois ele queria sentir

os pensamentos das coisas. Um

dia, andando pela praia, Yamixoop
encontrou os quatro sentados e os
testou. Pensou em falar com um deles,
para experimentar seus pensamentos
e seus coracgdes. Yamixoop entao so6
falou com o Vento. Os outros ficaram
enciumados: “Como? Ele passou e nao
nos cumprimentou?” Como vinganca,
o Sol queria esquentar a cabeca

do Yamixoop. A Lua queria fazer
Yamixoop sentir frio a noite. A Chuva
o queria molhar. Foi ai que o Vento
respondeu a todos dizendo que tinha
mais poder e que tudo que tentassem
fazer contra Yamixoop, ele néo
deixaria. O Vento, para nds Pataxoop,
tem muita forca. Ele pode acabar com
qualquer coisa no mundo.

Kanatyo acrescenta: O Vento tem o
poder de equilibrio na Natureza. O que
Yamixoop quis ensinar aos elementos
é que eles ndao podem trabalhar uns
contra os outros. Todos na Natureza
tém de trabalhar do mesmo lado. Se o
Sol esquentar muito ou se nao chover,
gera desequilibrio. Assim, Vento,
Chuva, Sol e Lua ndo podem trabalhar
separados. E por isso que temos
desequilibrio, por causa da acéo do
homem, que separou esses elementos
que sao sagrados para nos.



Tehéy
Surgimento do
povo Pataxoop

149

Esse aqui é o tehéy do valor da
histéria do povo Pataxoop. Mostra,
apresenta e ensina como foi a nossa
origem aqui na Terra.

Na nossa histéria, nés viemos das
aguas, viemos pela chuva. Nesse
tempo, ocorreu um grande aguaceiro,
uma chuva muito bonita. Foi no
primeiro aguaceiro que Yamixoop deu
origem ao povo. De cada pingo que
caia, nasciam os Pataxoop.

No tehéy, aqui estéo eles surgindo,
e aqui eles ja estao brotados, pois

€é como uma semente mesmo, e as
sementes nascem com dgua e com a
terra. Brotam, elas vencem e sobem
a terra.

Aqui ja estao celebrando o seu brotar
de dentro da terra.

E aqui, por fim, ja esta ocorrendo essa
grande relacéo de vida com a natureza.
Ja estdo andando, ja estao vivendo o
seu tempo na natureza.

As chuvas também sao celebradas pelo
povo Pataxoop.












TEHEY NATUREZA

||||||

i - AL .|. Ry il ) i -
1 .....11.“ . ........:f i e th..ﬂ..\m.“- -....“H i = ...-._n.."_ ] H

il e o gl



Tehéy Origem
das Plantas

154

Depois que Yamixoop colocou tudo
aqui na Terra, o primeiro Pataxoop saiu
andando pela mata para tirar mel de
abelha. Ele jd comecou a construir uma
familia, tinha mulher e um filho. Aqui
neste tehéy, o Pataxoop esta andando.
Ele encontrou o mel e o tirou. Ele tinha
um machadinho de pedra e comecou

a cortar a arvore para tirar o mel.
Porém, o machado caiu no rio. No que
o Pataxoop ficou olhando para pegar o
machado, ele caiu dentro da agua.

Ele foi descendo cérrego abaixo e
achou o machado, o pegou e saiu
andando para encontrar a casa dele.
Ao sair andando, acabou encontrando
a casa de Yamixoop, onde se sentaram
para conversar. Yamixoop gostou muito
dele. Ficaram ali por muito tempo e na
hora do Pataxoop ir embora, Yamixoop
deu a ele muitas cabacinhas.

Yamixoop lhe disse: “Quando chegar,
quebre as cabacinhas”. O Pataxoop
perguntou “o que séo elas?’, e
Yamixoop disse que quando ele
chegasse, ia ver o que eram. Entéo, o
Pataxoop voltou caminhando, entrou
dentro da 4gua com as cabacinhas e
andou até chegar em casa. Quando
chegou em casa, a sua mulher veio

o receber e assim que o Pataxoop
quebrou as cabacas, do jeito que
Yamixoop lhe dissera, comecaram a
surgir todas as plantacdes para nos.
Mandioca, cana, tudo o que vemos
por ai. Sementes, nasceram também
alguns bichos e animais.

E assim que nds temos a histéria e o
conhecimento de quais plantas vieram
para os Pataxoop.



Tehéy Natureza

155

Quando Yamixoop colocou os
Pataxoop no mundo, logo comecaram
os ensinamentos de vida. Xihi tinha
uma casa. Toda vez que ele ia a mata,
ouvia uma voz que falava com ele,

mas ele ficava quieto. Um dia, a voz
perguntou: “O que esta fazendo?” E ele
respondeu que estava a procura de um
lugar para fazer roca, plantar e ter o
que comer.

No dia seguinte, quando ele chegou,
estava tudo derrubado, a Natureza

ja havia feito o trabalho para ele. No
outro dia, quando voltou para colocar
fogo para fazer o plantio, viu que a
roca ja tinha sido queimada. Pensou:
“Yamixoop esta me ajudando!”
Quando voltou no outro dia, o chéo ja
estava limpinho e pensou: “Amanha
venho plantar!” Quando voltou, tudo
ja estava plantado. Entao, voltou para
casa e chamou sua mulher. Quando
chegaram na roca, tudo ja estava

no jeito para comer. Era Yamixoop
ajudando. Mas, quando chegaram
para colher — frutas, mandioca, cana,
abdbora, batata... havia de tudo ali —,
a mulher xingou uma mutuca que a
picou, falando um palavrao.

O homem disse a ela que ndo xingasse,
mas ela continuou xingando e matou
a mutuca. Eles foram embora. No
outro dia, quando voltaram, as plantas
estavam mortas. Nao se podia xingar,
nem se podia matar ali, mas a mulher
teimou. Tiramos dai o ensinamento de
que nao devemos ser teimosos com

a Natureza, pois ela tem um grande
poder e temos conhecimento de que
ela é também viva.



E i i f C
T B e Ly o i e
g T

mm -~
A e -

Py ke o
_ -h.JI:l-kIL_I';l:"
P

ihn

L




TEHEY KAYAYUN

oy
e
=
§

-

L
= -




L
.
[+
1
, 1
5
o
=

s

R




r

N

wn
<
>
(O}
<
n
<
(]
o
o
=
[71]
-
w
(=)
Z
<
24
o
o
>
L
I
L
=




Tehéy
Kayayun

160

Quando Yamixoop formou o mundo,
Kayayun queria destruir a Natureza,
para acabar com tudo na Natureza,
porque a Natureza é também viva. A
Natureza é também mulher e ela saiu
correndo de Kayayun.

A Kayayun é uma cobra preta que
desde quando surgiu o mundo ela
apareceu e sempre vivia para comer
a Natureza, querendo a engolir. Por
onde passava, ela fazia destruicao.
Derrubava as matas e quando a
Natureza ouvia o seu grito — pois
Kayayun gritava e era ouvida a uma
distdncia muito grande — a Natureza
corria. Até que chegou a casa de
Yamixoop, que segurou a Natureza e a
mandou entrar.

Yamixoop fazia um artesanato e ouvia
o estrondo aumentando, mas ele

nem se esquentou. Quando Kayayun
chegou, engoliu a casa, a Natureza e
Yamixoop. Engoliu tudo. Mas Yamixoop
tinha uma faquinha bem afiada.
Quando Kayayun o engoliu, e eles
chegaram a barriga dela, ele a cortou e
eles puderam sair la de dentro. Sairam,
ele e a Natureza, vivos, enquanto a
Kayayun ficou adormecida no mundo.

Desse tehéy nés tiramos a grande
licdo de que hoje ha muita destruicao
na Natureza, que esté se acabando.

Os rios estdao morrendo, ha muitas
escavacoes na terra, engolindo as
matas, engolindo os rios e é tudo por
causa dessa cobra, dessa Kayayun que
esta ai.



Tehéy Grancje
Tempo das Aguas

161

O tehéy esta mostrando os grandes
parentes na Natureza. Esses animais
e esses passaros fazem parte da
familia Pataxoop. Como nds dizemos,
temos parentes plantas e parentes
animais e sdo esses animais que
marcam o Tempo das Aguas: por

eles noés sabemos que outro tempo
esta chegando para nés aqui na
terra. Quando vemos esses animais
passando em cima, voando pelo céu
da nossa aldeia, entendemos que eles
estao trazendo a fartura das aguas,
fartura para nds através da chuva,
dos raios, dos trovoes, desse grande
aguaceiro que cai na terra. Esses
passaros marcam e trazem o ensino
dos tempos.

Todos eles fazem parte desse Grande
Tempo. Tem os passaros e tem os
insetos também, como as abelhas,

as cigarras, as borboletas, os
marimbondos, os cupins, as tanajuras
voando... Esses bichinhos todos fazem
parte do Tempo. Quando eles aparecem
na terra, pois eles voam, nés sabemos
que ja esta chegando. Tem alguns aqui,
como essa Yamixoop aqui, que marcam
O primeiro tempo, pois nds temos

dois grandes tempos, o tempo frio, da
chuva, e o da seca. Quando um tempo
vai mudar para o outro, elas séo as
primeiras a aparecer e nos fazem falar:
“O Tempo das Aguas ja esta chegando!”
Ha parentes aqui que mesmo que

nés ndo os vejamos, nds ouvimos 0s
seus cantos e por esses cantos nos
conseguimos saber que eles estéo
também trazendo o tempo da chuva.
Que vov6 Raio, vovo Trovoada e a irma
Chuva ja estao chegando.





















S e
- -

I

TP |

N







Deborah Lima
Equipe de coordenacao da Exposicao



um espaco para
outro conhecimento

“O que a gente acha que é o
Brasil moderno, vigente, na
verdade é s6 uma mascara
por trds da camada de base,
é completamente distinto. A
gente ndo tem muito contato
com isso. Por esse motivo,
gostei muito da exposicéao.”

Lurian Klein, 28 anos,
Coimbra, Portugal

“Usam muito cliché em

cima disso, ndao é? Acho
interessante querer mostrar a
realidade deles, ndao o cliché
que todo mundo pinta deles.
Temos essa cultura a nossa
volta e nem sabemos disso.”

Juan Andrade, 16 anos,
Belo Horizonte

“Gostei principalmente da
sensacéo de chegar e, logo,
ter esse contato de sentar,
observar e escutar, como se
estivesse participando do que
estava acontecendo ali.”

Eduardo Moreira, 21 anos,
Belo Horizonte

171

A exposicao Mundos Indigenas
provoca diferentes reacoes, como

os depoimentos de visitantes
apontam. Certamente, as impressoes
dependem de conhecimentos e
experiéncias anteriores, mas o

convite feito pelas curadoras e pelos
curadores é definitivo: “Queremos que
0s brancos nos conhecam melhor”.

Para isso trouxeram objetos, imagens
e cantos relacionados a um conceito
de seu mundo, escolhidos com
cuidado, a fim de dar um recado para
0s brancos, e se fazerem melhor
conhecidos. Em outras palavras,
estao dizendo que os brancos nao
lhes conhecem bem. Essa declaracao
¢ irrefutavel. Mas como entender

0s seus mundos, se a sua forma

de conhecimento é baseada em
referéncias existenciais e significados
que os visitantes desconhecem?

O convite para conhecer mundos que
nao sao seus coloca nao indigenas
na posicao de estrangeiros. Assumir
essa condicao e adotar essa atitude
pode ser uma saida para comecar

a entender outros mundos: aceitar,
como principio, a perspectiva de
quem ndo sabe de antemao e esta
interessado em conhecer.



Como qualquer nova experiéncia, admitir ndo saber é o primeiro passo. Conhecer
um pouco dos mundos Yanomami, Ye’kwana, Xakriaba, Tikmu’un e Pataxoop
demanda uma disposicao para a novidade. Com uma ressalva importante:

sao mundos indigenas, diz o nome da exposicao, indicando qual é a alteridade
presente. Mas, chamarmos seus mundos de indigenas é uma bagagem pesada.
Carrega o peso de varios entendimentos sobre o que significa ser indio, como
mostra o texto de Karenina Andrade neste catalogo, e compromete a disposicao
para um novo conhecimento. Melhor comecar suspendendo essa bagagem.

Os mundos, os conceitos, nenhuma traducao

Né répe, Weichs, Corpo-territério, Yay ha miy e O Grande Tempo das Aguas
foram os conceitos escolhidos pelas curadorias Yanomami, Ye'kwana,
Xakriaba, Tikmu'un e Pataxoop. A partir de cada conceito, elas apresentam
um conjunto de referéncias materiais e imateriais recolhidas da constelacao
conceitual associada ao tema - em outras palavras, elementos de um dominio
semantico de seus mundos. Com essa entrada para as suas realidades
existenciais, compuseram recados para os brancos. Mas os conceitos
remetem a conhecimentos proprios, que nao se abrem imediatamente para

o entendimento de quem nao é nativo. Além disso, a exposicao seguiu a
proposta de nao traduzir. Como, entao, pode-se entender os recados?

Um conceito, nenhuma traducao, foi a proposta para a exposicao. Por qué?
Porque a traducao, via de regra, se baseia em uma busca por significados
correspondentes na linguagem para a qual (e com a qual) se quer fazer
sentido. No exercicio comparativo, a escolha de palavras se volta para o
idioma de destino, arriscando comprometer o significado original. Por
isso, como se diz, traduzir é trair. Quando a traducao envolve idiomas que
compartilham referéncias existenciais, e apresentam dominios semanticos
com algum grau de sobreposicao, é possivel encontrar equivaléncias
apropriadas. Ainda que nao haja equivaléncia precisa, a escolha do termo
pode recorrer a campos de significado relacionados. Nesses casos, mesmo
nao sendo fiéis, as traducoes podem ser consideradas aceitaveis.

Mas, quando a busca por sentido se da entre mundos que nao compartilham
o mesmo fundamento de coisas reais, a falta de correspondéncias é mais do
que ocasional. Nessas situacoes, traduzir € mais do que trair. Pode produzir
adulteracao de significado. Nao é s6 uma dificuldade de traducao.

As consequéncias de uma traducao forjada podem ser graves. Podemos citar
dois casos conhecidos: as traducoes do orixa Exu como diabo, e a identificacao
de Tupa como a divindade indigena. Nos dois exemplos, as traducoes impuseram
conceitos e juizos de valor de um mundo, o cristdo, aos mundos ioruba e tupi.

Ao invés de movimentarem-se em direcdo contraria, buscando aproximar-se do
significado original, essas traducoes negaram a soberania de outras realidades
existenciais. Nao s6 buscaram encontrar termos aproximados a conceitos do seu



mundo, explicando com a traducao o que o termo “realmente quer dizer”, como
enxergaram as transladacoes como versoes primitivas, anteriores ou atrasadas.

Ainsisténcia em enxergar outros mundos através das préprias lentes conceituais
caracteriza o mundo moderno em geral, e a pratica colonizadora em particular,
como “um mundo de um mundo sé”. Na traducao, a disposicao moderna tende

a ser “universal e progressivista”, adotando uma perspectiva comparativa em
que a sua versao do mundo é a mais avancada, enquanto a de povos tradicionais,
como os indigenas, pertence ao passado.

Uma simples traducao pode coadunar com essa premissa e agir como

um instrumento alinhado a um programa - de ensino, desenvolvimento,
colonizacao ou evangelizacao - que pode implicar na extincao de mundos
que divergem do seu. Por isso, a tendéncia espontanea de traduzir precisa
conhecer as suas implicacoes. Precisa controlar os equivocos de uma
transposicao inadvertida, a fim de assegurar o entendimento de mensagens
e conceitos que provém de outras realidades existenciais. Um importante
resultado de mudar a premissa de conhecimento é o que leva a reconhecer

a pluralidade de mundos: constatar que nao ha apenas um mundo Unico,
universal, mas um pluriverso, em que muitos mundos sao possiveis. Estamos
falando de mundo como englobamento da realidade, em seus diversos niveis.
Nesse sentido, cada mundo constitui uma totalidade, com seus pressupostos
conceituais e estatutos de verdade e perspectiva, especialmente em relacao
aos atributos de seus entes e as manifestacoes da consciéncia cdsmica.

A divergéncia entre mundos é particularmente acentuada em relacdo ao que
cada mundo admite como sendo possivel existir. E com base nesse fundamento
da realidade - no reconhecimento do que é e do que nao ¢ conceitualmente
admissivel - que os mundos se afastam mais fortemente. E é em torno das
definicoes do que é verdadeiro que os mundos se contradizem e se tornam até
incompativeis. Por isso, ndao sao apenas mundos diferentes, mas divergentes.

O mundo moderno, por outro lado, tende a subestimar essa divergéncia,
especialmente quando faz uso do conceito de cultura para incorporar outros
mundos em um de seus esquemas de conhecimento - aquele no qual a
diversidade de modos de vida é percebida como diferenca cultural.

A nocao de cultura, abrangendo tudo que ¢é fruto da acao humana,
complementa e se contrapoe ao conceito de natureza, compreendendo
eventos, manifestacdoes e cenarios que independem da criacdo humana. Nesse
modelo, toda a diversidade cultural transcorre sobre um mesmo substrato
natural, compartilhado por todas. Natureza universal, cultura plural. No
entanto, esse fundamento nao é absoluto.

Na exposicao, podemos perceber que para os Yanomami, os Ye'kwana, os
Xakriaba, os Tikmu'un e os Pataxoop, nao é assim. Entre eles, nao had uma
nocao equivalente ao conceito de natureza - e mesmo quando empregam



essa palavra, o significado é outro. Para eles, o que seria “natureza” abrange
entes e processos que o mundo moderno qualifica como “culturais”. Mostram-
nos também que ha outras referéncias conceituais, mais que culturais, para
entender a diversidade de modos de vida. Seus mundos nao sao fundamentados
nem no nosso conceito de natureza, nem no nosso conceito de cultura - embora
em suas falas para os brancos possam se valer do seu uso.

Entao, para nao sabotar o entendimento dos conceitos indigenas apresentados
na exposicao, é necessario suspender a busca por equivaléncias imediatas e
assumir a falta de referéncias anteriores, reconhecendo que nao é possivel
situar prontamente os conceitos indigenas em nossos préoprios esquemas de
conhecimento. A perspectiva de visitantes estrangeiros dispostos a conhecer de
outro modo os mundos indigenas, atende ao convite para experimentar Né rdpe,
Weiché, Corpo-territdrio, Yay ha miy e O Grande Tempo das Aguas.

A disposicao para compreender sem traduzir pode nao garantir acesso pleno
ao conhecimento que as curadoras e os curadores querem passar, mas cria
condicdes para reconhecer ali uma pequena mostra da pluralidade de mundos.
Ao proporcionar o encontro com cinco mundos indigenas, a exposicao oferece
uma experiéncia em que a premissa do mundo moderno de “ser o mundo de
todos” pode dar lugar a percepcao do pluriverso.

Essa constatacao sempre corre o risco de remeter-se ao relativismo cultural,
voltando a inserir outros mundos no mundo moderno, em uma relacao de
englobamento que anula a pluralidade. A perspectiva indigena é instrutiva
para evitar esse impeto: é o entendimento de quem vivencia diretamente a
divergéncia de mundos. A sua lida com o mundo moderno forca o confronto
com a divergéncia e institui a visao critica a respeito do modo como seus
mundos sao representados, conhecidos e englobados. Sua resisténcia - seu
enfrentamento histérico e contemporaneo da conquista e da colonizacao - é
uma luta nao so pela terra, mas, a partir da terra, pelo direito de existir em
seu mundo e pelo direito de seu mundo existir.

Para seguir os indigenas na percepcao do pluriverso, sera preciso ir além da
aceitacao ecumeénica do relativismo cultural e passar a considerar seriamente
seus engajamentos politicos e suas causas - suas e de outras minorias
existenciais. S6 uma diplomacia entre mundos, embasada em uma compreensao
ontoldgica da politica - em que as negociacoes considerem as divergéncias
entre mundos - serd capaz de respeitar efetivamente o compromisso de povos e
comunidades nao modernos com suas causas existenciais.

Encontramos exemplos dessas causas na exposicao, declaradas em alto tom nos
recados para os brancos. Davi Kopenawa propde que os brancos acompanhem
os Yanomami no caminho de Né Répe - honrando a poténcia que, quando esta
presente nos solos, faz as plantas germinarem, garantindo a provisao dos



alimentos e a existéncia plena dos seres. Viviane Cajusuanaima Rocha pede
respeito ao Weicho de cada povo, em especial o ye’kwanaweicho - jeito Ye'kwana
de viver e se relacionar com os outros povos, e também com plantas, animais e
o meio ambiente. Célia Xakriaba chama a atencao para o entendimento Xakriaba
do territorio como corpo e espirito - corpos-territorios sendo lugares férteis para
resistir a colonizacao do pensamento. Isael e Sueli Maxakali expressam essa
resisténcia existencial ao apresentarem o conceito de Yay ha miy, a percepcao
Tikmu'un da transformacao como o mote central da realidade, definindo o
carater fluido de todas as formas de existéncia. E Kanatyo e D. Lica convidam

a conhecer o Grande Tempo das Aguas, origem e sustentaculo do mundo, para
aprender com os Pataxoop a importancia de ouvir a Natureza e honrar todos os
seres, fendmenos e dimensoes espirituais que compdem a existéncia.

E digno de nota que, na exposicao, ndo deixam de fazer mencdo a génese de
seus mundos. Apresentam os demiurgos e os espiritos ancestrais que, depois
de terem protagonizado a Criacao, seguem presentes, assegurando a existéncia.
A mencao a eventos do principio dos tempos € uma referéncia importante para
os Yanomami, Ye’kwana, Xakriaba, Tikmu'un e Pataxoop, como que delimitando
os seus Weichds existenciais, para tomar emprestado o conceito Ye'kwana. Mas
também mostram qualidades existenciais em comum, sendo uma delas essa
percepcao, comum entre eles, da existéncia a partir da alusao a nao existéncia.

Tudo que existe, reconhecem, nao existia antes. A realidade nao so veio a ser,
como pode deixar de ser. Com essa percepcao, a existéncia na Terra adquire

um valor proeminente: é honrada como dadiva de entidades ancestrais que
continuam a fazer parte de suas vidas. Omama, Wanaseduume, laid Cabocla,
Yamixoop existem em realidade e presenca, ndo s6 como crenca. Sao entidades
acessadas e reverenciadas como fontes de sabedoria, de defesa e de providéncia.

Como advertem nos recados, a Terra é sustentada por raizes espirituais que, se
suprimidas, levarao a extincao de todos.

Diz Davi Kopenawa: “Vamos fazer uma unido para defender Né Ropé em
nosso planeta. Essa Terra é nossa mae, onde nds nascemos. A Terra nao
pode ser destruida.”

Diz Kanatyo:“"A humanidade inteira esta correndo perigo, o planeta Terra
esta correndo perigo. A Natureza esta desequilibrada. Vocés tém que voltar
para a Natureza. As leis da Natureza sao verdadeiras, ndo enganam.”

Diz Dona Lica: “A Terra é como nosso corpo, nosso corpo que Yamixoop nos
deu com tudo. Se nés temos tudo dentro de nds, é para firmar esse nosso
corpo. A Terra também é assim. E o homem nao vé.”

Diz Célia Xakriaba: “A humanidade precisa reaprender a cuidar do lugar, dos
corpos de onde viemos, do utero da Terra, dos corpos que geram a vida. Nao
ha outro modo de garantir a vida no planeta.”



Os recados clamam por mudancas no modo como o mundo moderno se
relaciona com a Terra. A emergéncia de uma crise planetaria sem precedentes
tem poder para influenciar o surgimento de uma disposicao reflexiva, quica mais
propensa a ouvir os recados indigenas. As mudancas climaticas e a pandemia

de Covid-19 denunciam a extincao de ambientes e organismos, enquanto a
populacao de todo o planeta é sentenciada ao confinamento. Se até janeiro

de 2020 a auto percepcao da vida moderna se apoiava em justificativas para
minimizar os riscos das mudancas climaticas - “sdo consequéncias inevitaveis
do desenvolvimento, resolviveis pela tecnologia moderna” - a paralisacao
repentina trouxe incertezas que podem propiciar uma inflexao nesse julgamento.

Nessa pausa forcada, os mundos indigenas podem inspirar uma mudanca na
auto percepcao da existéncia moderna. Oferecem um contraponto ao mostrarem
que nem a destruicao planetaria é inevitavel, nem a tecnologia moderna é
sempre avancada, sobretudo na questao ambiental. Enquanto o mundo moderno
é responsabilizado pela crise ambiental e epidemioldgica, os mundos indigenas
ostentam a capacidade em potencial de prover sua sobrevivéncia de modo
sustentavel, integrada material e conceitualmente ao planeta. Mesmo que

o mundo moderno nao queira - ou possa - transmutar sua existéncia, pode
questionar seu modelo, tomando o modelo indigena como referencial.

Como os conceitos da exposicao podem evocar tal auto reflexao? Se a traducao
forca os conceitos indigenas a se adequarem as referéncias existenciais do
mundo moderno, uma possibilidade é garantir a inclusao dos significados
excedentes - aqueles nao autorizados pela traducao convencional - no
movimento de translacao dos conceitos de uma realidade para outra. A limitacao
do entendimento deriva, em Ultima instancia, da divisao conceitual do mundo
moderno em dois grandes dominios, natureza e cultura. Esse modo de bifurcar
os fenomenos da realidade suprime a inclusao, em uma mesma referéncia
conceitual, dos entendimentos cosmoldgicos presentes nos conceitos indigenas.
Se, ao invés de reduzi-los, a translacao importar novas referéncias existenciais,
sera possivel experienciar a extensao de significado como uma divergéncia
produtiva. Ampliando os conceitos modernos mais proximos aos conceitos

da exposicao, é possivel perceber “o que lhes falta”. Excedendo a busca por
equivaléncias, é possivel imaginar os mundos indigenas e se aproximar da
proposta de conhecé-los melhor.

Suspendendo o entendimento redutor, Né ropé, por exemplo, pode ser
compreendido como mais do que a fertilidade do solo. Expande-se para incluir
um entendimento sensivel do brotar da vida na terra, que reconhece uma
presenca no solo para além das reacoes quimicas. A assisténcia de uma poténcia
espiritual, a agéncia de uma dadiva ancestral com a qual é possivel se relacionar
xamanicamente. “As plantas nao crescem sozinhas”, ensina Davi Kopenawa, com
uma percepcao da agricultura - compartilhada por outros povos tradicionais -
mais extensa do que a agronomia convencional autoriza.



0 manejo agricola tradicional, mesmo quando avaliado positivamente, é
pensado como o resultado de uma adaptacao empirica a natureza, e ndao, como
lembra D. Lica Pataxoop, da inteligéncia dos povos tradicionais. Mais grave,
inclui um juizo pejorativo do referencial cosmoldgico associado ao manejo,
atribuido a um pensamento magico, préprio de “culturas primitivas”.

A projecao de valores modernos sobre realidades indigenas e tradicionais
impede a aceitacao plena da soberania de seus mundos. O exercicio de
ampliar o entendimento dos conceitos da exposicao ajuda a superar essa
dificuldade. Os textos das curadoras e dos curadores, apresentados neste
catalogo, podem ser lidos com essa intencao - inspiracao para um exercicio
existencial de vislumbrar mundos indigenas em seus préprios termos.

Alguns exemplos, a titulo de sugestao:

Com os Yanomami, perceber o solo para além de “condicoes edaficas”,
identificando a presenca de Né ropé e seu reflexo na cobertura de arvores,
plantas e na plenitude da existéncia dos seres.

Com os Ye'kwana, ampliar o conceito de cultura para abranger a pluralidade
existencial e reconhecer o pluriverso. Com Weicho, conceito de diversidade nao
culturalista, reconhecer a génese de cada mundo e celebrar o respeito mutuo.

Com os Tikmd'dn, enxergar a realidade pelo prisma da impermanéncia,
assumir a transformacao como condicao para estar no mundo. Yay ha miy
enfatizando o carater transitério de toda existéncia.

Dos Xakriaba, tomar emprestada a concepcao de corpo e territdrio como
extensoes reciprocas, espelhos que ampliam a dimensao de cada um, ao uni-los
como “dois e um”. Uma ligacao existencial, inspirando cuidado mutuo e respeito.

Com os Pataxoop, contemplar o comeco do mundo, relembrado na celebracao da
renovacao anual da existéncia a cada novo Grande Tempo das Aguas. Seguindo
essa disposicao, experimentar o conceito ampliado de Natureza, abrangendo
uma percepcao mais que biosemiotica de seus fendmenos, como a percepcao
das relacoes de parentesco com os entes que a compoe, incluindo os Yamixoop.

Aproximar-se dos mundos indigenas e conhecé-los melhor depende dessa
disposicao para inaugurar outra forma de conhecimento. Uma descoberta para
ser feita por cada visitante da exposicao e leitores dos recados dos curadores e
curadoras indigenas.

As ideias que orientaram esta proposta Cadena, Mario Blaser, Helen Verran, Geoffrey
conceitual devem inspiracao e aprendizado a E. R. Lloyd, Bruce Albert, Davi Kopenawa, Ailton
Roy Wagner, Eduardo Viveiros de Castro, Marilyn Krenak e William James, e a convivéncia com

Strathern, Isabelle Stengers, Marisol de La toda a curadoria da Exposicao.



Ana Maria R. Gomes
Equipe de coordenacao da Exposicao



aprender

em presenca,
aprender com

Maxita a xihete

Wamotima thé mopé kau
hwamai totihi

Urihi a né ropé

0 convite do Espaco do
Conhecimento UFMG para fazer
uma exposicao com a tematica
indigena foi recebido como uma
ocasiao de promover mais um
passo, encontrar mais uma forma
de avancar em nossas relacoes com
os povos indigenas, especialmente
aqueles povos com os quais temos
trabalhado ao longo desses anos.

A proposta criou também a ocasiao
para que um grupo de pesquisadoras
da Faculdade de Educacao e da
Faculdade de Filosofia iniciasse
uma colaboracao na producao
dessa exposicao, que veio a se
chamar Mundos Indigenas. De

um lado, as experiéncias com o
curso de Formacao Intercultural
para Educadores Indigenas - FIEI,
as pesquisas com o Observatorio
da Educacao Escolar Indigena

e as experiéncias de producao

de materiais de autoria indigena
com o projeto Saberes Indigenas
na Escola. De outro, o Nucleo de

179

Estudos Quilombolas e Indigenas e o
grupo Antropologia na Escola, cujas
tematicas em muito dialogavam com
os temas e modos de agir e de se
propor nas varias atividades com os
povos indigenas. Frente aos equivocos
e visoes distorcidas que ainda
persistem em relacao aos povos e
comunidades, o convite foi recebido
por ndés como uma oportunidade de
experimentar uma proposta educativa
para encantamento e aprendizado
com os mundos indigenas.

Decidimos, entao, convidar curadores
indigenas para, junto com eles,
construir a proposta da exposicao.

Os povos, dentre os quais decidimos
convidar os curadores, eram aqueles
que tém estado presentes em
diversas atividades na universidade
ha mais de 20 anos, embora
continuem muito pouco conhecidos
na prépria comunidade académica.
Em Minas Gerais sao os Xakriab3, os
Maxakali e os Pataxoop; em Roraima,
os Yanomami e os Ye'kwana.



O percurso de discussao, preparacao e montagem da exposicao foi longo, durou
mais de um ano. Foi, na verdade, um percurso, ou talvez um convite para um
encontro que se tornaria possivel com os mundos desses cinco povos indigenas.
Os curadores convidados - Pajé Vicente, Edvaldo e Célia Xakriaba; Isael e Sueli
Maxakali; Kanatyo e D. Lica Pataxoop; Davi Kopenawa e Joseca Yanomami; Julio
e Viviane Ye’kwana - nos guiariam na construcao desse encontro.

Avancamos entao com a proposta trazida por Deborah Lima de focalizar um
conceito, uma ideia central a partir da qual cada curador e curadora organizaria a
entrada para o contato e a possibilidade de dialogo com o mundo de seu povo.

A preparacao e discussao da proposta foi feita ao longo de uma série de
atividades, reunioes e trocas. Foi-se construindo uma diplomacia para esse
evento, de forma a operar por aproximacoes sucessivas. Em um primeiro
encontro, as curadoras e os curadores indigenas foram convidados a conhecer
o Espaco do Conhecimento e suas equipes e a visitar as exposicoes existentes.
Para alguns deles, essa seria a primeira experiéncia de montagem de uma
mostra. Para muitas das pessoas das equipes, essa seria a primeira experiéncia
de construcao conjunta desse tipo de proposta com interlocutores indigenas.
Foram também realizados encontros dentro da propria equipe que acompanhava
a proposta e a producao da exposicao, encontros esses que foram cuidados,
acompanhados e conduzidos por assessores de cada um dos curadores.

Para buscar a forma adequada de dialogar, em alguns casos visitamos a aldeia e
fomos conversar diretamente no local de vida onde se encontravam os curadores.
Em outros casos, eles foram convidados a vir a Belo Horizonte, em locais mais
adequados para que esse tipo de dialogo e troca de experiéncias, conhecimentos
e percepcoes pudessem acontecer de maneira rica e significativa para todos. A
sucessao de atividades, em um segundo momento, assumiu uma forma mais
especifica suscitada pelo didlogo com cada um, ora fazendo circular narrativas
na propria lingua, ora trazendo uma profusao de imagens que impactavam
profundamente e muitas vezes até desnorteavam as equipes de assessoria.

Cada um desses cinco mundos traz uma logica de vida, organiza-se a partir
de premissas proprias, expressa em termos muito fortes e especificos uma
propria ética e etiqueta das relacoes e dos modos de agir e interagir com

as pessoas. Em cada atividade que tentdvamos acessar e trocar nossas
percepcoes sobre esse possivel encontro, cada um desses mundos trazia
formas muito variadas, ricas, intensas, de propor a ideia do que significa estar
e ser uma pessoa em um mundo.

Nem sempre foi facil administrar as variaveis e tudo aquilo que se articulava
nesses que foram momentos fortes de (des)encontro entre mundos. Havia uma
negociacao cosmopolitica em curso. Os percursos de discussao dos temas e de
escolha dos materiais para a montagem da exposicao era em si uma revelacao
das dificuldades e das distancias que a propria exposicao buscava abordar.



Podemos dizer que esse percurso de montagem se constituiu em uma
experiéncia de estar juntos - um “estar juntos experimental”, como nos
sugere Isabelle Stengers. E, ainda, foi um percurso de co-aprendizagem,
no qual todos nos fomos instados e instadas a sair da propria posicao e nos
deslocar em direcao a posicao de nossos interlocutores.

Evocar a ideia de aprendizagem pode fazer parecer que exista algo que alguém
ja sabia, algo que as demais pessoas deviam, entdo, saber. No entanto, ao
contrario - e mais precisamente a ideia de “aprender com” em lugar de
aprender sobre —, nosso ponto de partida foi a condicao primeira de qualquer
aprendizagem, ou seja, a ideia de que nao sabemos, de que temos muito a
aprender, de que estamos abertos a esse processo de interacao, exploracao

e inicio de conhecimento de um mundo outro, guiados pelo cuidado e pela
inventiva de nossos curadores indigenas.

O primeiro encontro foi com Davi Kopenawa, que abriu de forma potente esse
longo percurso. No momento inicial, Davi nos falou das dificuldades e agressoes
constantes que seu povo tem vivido. O encontro foi mediado pela publicacao

de seu livro A Queda do Céu, em coautoria com Bruce Albert; por presencas
sucessivas dele proprio em interacoes com diferentes publicos na UFMG e na
cidade, e de experiéncias de mostras das quais havia ja participado. Diante da
proposta, disse-nos que o recado que gostaria de dar aos visitadores, e em
especial as criancas, seria um recado sobre a riqueza do mundo dos Yanomami.
E assim nos levou, progressivamente, a nos aproximar da ideia de né ropé, essa
poténcia de fertilidade e riqueza que, desde pequeno, através dos ensinamentos
da mae de sua mae, aprendeu a respeitar e conhecer diante da generosidade da
floresta, ainda antes que uma epidemia dos brancos levasse toda sua familia.
Essa imagem de duas geracoes que se encantam diante da floresta — urihi - se
tornou emblematica para pensarmos toda a exposicao, e nos conduziu a um
delicado percurso para vislumbrar, com Davi, a beleza e poténcia de né ropé.
Joseca chegou em Belo Horizonte trazendo consigo uma primeira producao

de desenhos, ja explorando o conceito-tema. Experiente pela participacao em
mostras nacionais e internacionais, de imediato, porém, fez-nos notar que

esse era um tema dificil que precisou passar por um periodo de producao mais
intenso e focalizado.

Nas tantas vezes que caminhamos juntos pelas trilhas da floresta, outras
pelo concreto das cidades, por vezes com meus filhos e os deles, nunca
paro de me surpreender com a beleza e profundidade do mundo que

os Yanomami me apresentam. O conceito escolhido por Davi Kopenawa
para a exposicao, né ropé, foi também um convite para que toda equipe
trilhasse junto aos Yanomami o caminho desse conceito. No comeco
pareciamos avancar pelas beiradas de né ropé, vendo aos poucos as frutas



nas arvores da floresta, os brotos que surgem das rocas yanomami logo
depois das chuvas. Em um certo momento, se juntou a travessia o artista
Joseca Yanomami, com o desafio de nos aproximar de né ropé através

de seus belissimos desenhos. Fomos, junto a Davi e Joseca, passar

dois dias na Serra da Moeda, inspirados por né rope. Caminhamos pela
complexidade da mitologia que envolve né ropé, pela presenca de né ropé
no xamanismo e sequimos. Né ropé foi aos poucos se expandindo dentro
de nds. Seguimos falando sobre a abundancia das florestas, das rocas, dos
rios e em nosso caminho sentimos o frescor e perfume que vem da terra
fértil, da capacidade de fazer gerar a vida, o alimento, a abundancia. A cada
encontro e conversa, era como se adentrassemos mais aquele mundo

tao rico, e viamos tudo isso em contraste com as paisagens das cidades e
terras devastadas pela mineracao em Minas Gerais.

Foi somente em nosso ultimo encontro, que se deu de modo virtual,

e bem as vésperas de acender o alerta sobre a chegada da pandemia

de Covid-19 ao Brasil, que conseguimos chegar aos lugares mais
bonitos e profundos de né ropé, sentir seu cheiro e nos deixar tocar
profundamente pelo conhecimento yanomami, como Davi tanto pede aos
brancos. Propusemos que ele se reportasse ao cenario interno da aldeia,
e falasse em hereamu - como se nos recebesse 4, e falasse diante de
seu povo, como fazem as autoridades que falam em hereamu para sua
comunidade. Depois dessa ultima mensagem dada, fechamos o ciclo
dessa caminhada. Davi Kopenawa foi se esconder desse virus, usando a
mesma estratégia de seus antepassados que fugiram de tantas outras
epidemias dos brancos: foi para a floresta, passar tempos acampado na
mata, vivendo da abundancia né ropé.

Kanatyo e D. Lica Pataxoop nos trouxeram a visao estupenda dos Tehéy, que nos
levam a viajar em leituras outras, a aprender com eles a expandir o sentido da
escrita e da leitura. Foi preciso que aguardassem, com paciéncia e atencao, a
mensagem que viria dos Yamiyxoop sobre o tema Grande Tempo das Aguas. S6
entao elaboraram sua proposta para a mostra - para ambos, uma experiéncia
inaugural. Para conseguir “falar de perto”, com a delicadeza do carinho e
acolhimento que dedicam as suas criancas, e que queriam trazer para a cena
da exposicao, foi necessario evocar e fazer aparecer os jogos que marcam a vida
na aldeia. Até mesmo para tratar de um tema assim filoséfico - a revisitacao

do momento primordial da criacao, quando renovamos nossas aliancas com os
seres de nosso mundo - delicadeza e acolhimento estao presentes. Pois, como
eles os chamam “seus parentes”, as plantas, os animais e toda a pluralidade

de seres que compoem a sua vida evocam esse mesmo cuidado e atencao. A



fragilidade e beleza da vida renovada com a cena inaugural do mundo Pataxoop

é apresentada pela poténcia da escrita de D. Lica, ou seja, de seus Tehéy. Mua
Mimatxi, a aldeia-escola dos Pataxoop, nos acolheu em diversos encontros: toda
a equipe, em varias visitas que se sucederam foi, literalmente e cuidadosamente,
educada, de maneira a ter seus ritmos sintonizados aos dos Pataxoop.

Diferente de outros depoimentos, minha assessoria aos Pataxoop

nao foi respaldada por uma experiéncia de trabalho anterior. Nao
conhecia pessoalmente Kanatyo, Dona Lica, ou os Pataxoop de Mua
Mimatxi. Desde a primeira visita a aldeia, no entanto, me prendi a sua
declaracao de que sao o primeiro povo da resisténcia. Fui descobrindo
aos poucos a profundidade dessa afirmacao e me dando conta do quanto
sua resisténcia é mimética. Do quanto o que para um olhar ignorante
pareceria reproducao, compoe de verdade um rico acervo de apropriacoes
combativas. A partilha da linguagem e a adocao de instituicoes do mundo
dos brancos sao algumas dessas miragens, que nada implicam em
assimilacdo. Ao contrario. O afastamento temporal e geografico de suas
origens no litoral baiano nao resultou em abandonos ou esquecimentos,
mas na manutencao de uma ligacdo profunda com as tradicoes ancestrais.
A vitalidade de sua resisténcia responde, em igual medida, as ameacas
enfrentadas por sua gente, desde que, ha 520 anos, seu lugar passou a

se chamar Monte Pascoal, “onde comecou a histéria dessa terra que se
chama Brasil”, disse D. Lica nesse primeiro encontro.

Fui conhecendo a histdria da resisténcia especial da familia Kanatyo e

Lica Pataxoop, sua vinda para Minas Gerais, trazendo a memoria da terra
ancestral. Memoaria encenada, transmitida e ensinada na escrita dos
Tehéys, imagens com as quais revisitam e retratam valores Pataxoop.

“0 que esta a é vivido aqui”, Dona Lica disse, “dentro de mim”. “N&o é
porque sai de uma terra que perdi tudo ndo. Ta dentro de mim, a minha
identidade, a do meu povo. Nossa histdria esta na escrita das imagens

dos Tehéys para o povo conhecer”. E o tema, que pediram para Yamixoop
lhes indicar, entregue muitos meses depois, foi justamente sobre o inicio
do mundo, o Tempo Grande das Aguas, que eles cultivam, “porque do
inicio vem a histdria, vem tudo da vida, né?” Saindo da aldeia, eu e Tainah
Leite comentamos sobre o risco de entender errado uma frase simples,
como a de Kanatyo, quando disse que em Mua Mimatxi eles viviam com
seus parentes. Percebemos depois que ele ndo falava sé da familia de
sangue, como se diz, mas “da Irmandade toda”, “da Cultura” que tém com
a “Natureza”. Entre eles, nossas palavras tém outro alcance, como € a
matéria passada na educacdo escolar e transformada em instrumento de
luta, como é a presenca de seus deuses, da sua religiao com a Natureza,
com os parentes astros, fogos, plantas e animais. Sao cultuadas a



origem e a renovacdo do mundo Pataxoop no Tempo Grande das Aguas.

A recriacao € a sua resisténcia; o mimetismo é sé miragem. Yamixoop
mostrou sua sabedoria na escolha dessa mensagem. Nao gostaria de
deixar de registrar minha admiracao pelos dois, que se tratam como D.
Lica e Seu Kanatyo. Em uma reuniao, D. Lica pediu para Kanatyo comecar
e ele se recusou: “Eu? Sou a casca. Ela €, como € que é? A polpinha da
fruta.” D. Lica negou: “E, e 0cé é o pezao pra sequrar a frutinha, né? Cé é
o0 pé, Seu Kanatyo. Eu t6 no galhinho”.

Isael e Sueli Maxakali traziam consigo muitas experiéncias de circulacao entre
diferentes cenas de apresentacao de seus filmes e fotografias, assim como dos
materiais produzidos artesanalmente pelas suas comunidades. Mestres que sao
em conduzir essas interacoes, ao serem apresentados a proposta da exposicao,
a resposta se iniciou com Isael trazendo uma narrativa. Narrar e cantar seu
mundo é ponto alto da maestria dos Maxakali. Seu mundo é marcado pela
presenca cotidiana de muitos seres que circulam e co-habitam seu cosmos.
Essa presenca cotidiana é também potencializada e promovida pelos rituais que
sempre animam e sustentam a vida em suas aldeias, rituais conduzidos pelos
pajés e que contam com a participacao de todos: homens, mulheres e criancas.
A presenca de todos os seres, a sua continua transformacao foi dada uma forma
lUdica, com a criacao de mascaras que convidam as criancas a participar de seu
fluxo, assim como, nas aldeias, é o préprio fluxo da vida Maxakali.

Na lingua dos Tikmu'Un, ndo existe um verbo equivalente a “ser”. Ja o
verboyay ha, transformar, é onipresente em suas conversas, cantos

e narrativas. Certa vez, perguntei a Isael se a palavra yamiy, que
costumamos traduzir como “espirito”, parecia com o verbo miy, “fazer”.
Isael entdo me respondeu: ‘yamiy € assim quando uma coisa esta
formando, formando, mas ainda nao acabou, como transformando”. A
imagem de povos espiritos em-si-fazendo, seres do inacabamento e da
metamorfose, desde entao sempre me cativou. Foi imensa, portanto,
a minha satisfacao quando Sueli e Isael Maxakali, convidados para
apresentar um conceito para a curadoria da exposicao Mundos
Indigenas, escolheram yay ha miy: transformar.

Lembro que numa das nossas primeiras reunioes com a equipe da
exposicao, os dois narraram a antiga histdria de dois homens que se
enamoraram das estrelas. Trata-se também de uma histdria de origem
dos bichos, que nada mais sao do que os ancestrais tikmu'lin que cairam
do céu, transformando-se em quatis, antas, capivaras e caititus. Foi
assim que decidimos que a curadoria giraria em torno desta histdria e



suas transformacoes. Porém, era um desejo do casal que as pessoas

que visitassem a exposicdo - em sua maioria criancas - pudessem
experimentar elas proprias a transformacao, através do uso de mascaras,
estes operadores da metamorfose ritual. A proposta me fascinava porque
em mim também evocava as mascaras sensoriais de Lygia Clark, os
parangolés de Hélio Oiticica ou as capas de Rivane Neuenschwander. Foi
assim, a partir deste encontro tropical-mitico, que surgiu a proposta de
curadoria yay ha miy.

Os Ye'kwana sabem, desde ha muito, que o mundo caminha para a destruicao.
E estao se preparando para esse momento crucial. Talvez por isso mesmo

sao precisos e seguros na forma de conduzir sua diplomacia, que nao faz
concessoes faceis aquilo que para eles pode parecer um desatino ético ou
estético. As decisoes entre os Ye’kwana sdao sempre negociadas com toda a
comunidade, com a conducao de suas autoridades, mas sempre promovendo
uma ampla participacao. E essa atencao e precisao no modo de proceder foi
respeitada e reverberada todo o tempo pela assessoria de Karenina Andrade.
Por isso, os magnificos cestos que passaram a compor a mostra chegaram
junto com os mestres de sua confeccao - Claudio e Salomé - que vieram

da distante Auaris especialmente para participar da abertura da exposicao.
Pessoas e coisas circulam sempre juntas, ou assim deveria ser. Mas seguem
juntas na logica de relacao entre pessoas, e nao o contrario como quer nos fazer
crer a ordenacdo do “mundo do trabalho”. No cotidiano das aldeias Ye'kwana,

a producao dos cestos esta imbricada na producao de cantos como acoes
indissociaveis. A beleza de seus aderecos e objetos impressionam pela profusao
de detalhes e combinacao de materiais e cores e evocam a ética e a estética dos
Ye'kwana que sao, como os cestos e os cantos, indissociaveis.

Ao receber o convite para participar da exposicao, Julio Ye'kwana,
presidente da Associacao Wanaseduume Ye'kwana, estava finalizando,
junto a José Cury, o filme “Ye'kwana Weichd”. A escolha do conceito weicho
para guiar a apresentacdo do mundo ye'kwana aos iadanaawi (0s ndo
indigenas] pareceu desde o inicio a escolha natural. Entretanto, sabiamos
que a escolha do tema, e mesmo o aceite do convite, nao dependia da
vontade dos curadores Julio e Viviane. Trabalhando com os Ye'kwana ha
quase duas décadas, ja estava familiarizada com o modo de conduzir os
projetos em que se engajam, sejam eles a abertura das rocas das familias
da comunidade, sejam projetos que envolvem a colaboracao dos iadanaawi:
coletivamente, com a participacao de todos, guiados pela palavra dos
sabios e sabias ye'kwana, investidos da autoridade que sé a experiéncia



de vida acumulada ao longos dos anos é capaz de conferir. Assim, em
dezembro de 2018, em viagem a comunidade de Fuduwaaduinha, levamos
o convite recebido em Belo Horizonte aos sabios, que se reuniram na casa
comunal para ouvir a proposta. Suas falas na ocasiao destacaram o que
lhes parecia o motivo para aceitar o convite: o publico-alvo da exposicao, as
criancas iadaanawi. Os sabios vislumbraram na exposicao a oportunidade
de educar uma geracao em construcao a apreciar e respeitar a beleza e
complexidade de seu mundo. A condicao para participar também seguiu

0 modo tipicamente ye’kwana de estar no mundo: as pecas que seriam
fabricadas para compor a exposicao nao poderiam estar dissociadas

das pessoas, que junto aos objetos dao vida ao ye kwana weicho. O casal
de sabios e mestres cesteiros Claudio e Salomé foram escolhidos pela
comunidade para vir cuidar da montagem da exposicao e sua inauguracao,
investindo vitalidade as pecas, por meio de seus cantos e do calor de suas
maos. A presenca deles foi a maneira de reforcar um modo de compor

o0 mundo que enxerga os objetos como o resultado material e visivel de
relacoes e de saberes que, entrelacados, resultam em entes que passam a
carregar consigo a forca desta presenca.

O ultimo percurso que se completou foi o de Célia Xakriaba, jovem que iniciou
como assessora e passou a ser curadora. Ela trouxe para a cena da exposicao

o “ouvir estdria na esteira”. Semelhante ao que acontece entre os Ye'kwana,
Célia descobriu que se aprende a fazer esteira sem nem mesmo notar, pois

é a estoria ouvida que embala os movimentos e o pensamento. A curadoria
aconteceu em um movimento coletivo, em que as acoes de cada jovem assessor
Xakriaba - Edgar e Erick - e os ancides curadores se sucediam em fluidez e
complementariedade, em que ja nao era quase possivel distinguir quem era

o agente de qual movimento. Esse é um modo de se mover em conjunto, de
maneira que o que um faz da sequéncia e consequéncia ao que o outro disse; o
que uma diz da fluidez e sonoridade ao que o outro desenha; o que um retrata
da forca e imprime essa poética ao que todos fazem juntos. A forma como os
jovens Xakriaba vém assumindo a cena publica impressiona pela sua capacidade
de reverberar o que de mais profundo existe na relacao com sua comunidade e
seu mundo, a partir daqueles e daquelas que sao consideradas as raizes: seus
“mais velhos” e suas “mais velhas”.

Os corpos-territdrios das diferentes geracoes se fazem junto com as estérias e
as esteiras, todos eles ligados as raizes profundas de todos os seres que habitam
os tabuleiros, o cerrado dos Gerais. O barro foi um dos elementos centrais
trazidos para a exposicao, através das ceramicas produzidas por Nei Leite.
Através do barro, revela-se essa producao continua da relacao com os animais e
demais seres do mundo dos Xakriaba.



Quando comecamos a nos reunir para pensar acoes que aproximassem
as discussoes mais recentes da Antropologia aos diferentes contextos
educacionais no grupo Antropologia na Escola, jamais poderia imaginar
que isso me levaria a encontros tao significativos meses depois. Interagi
em especial com a equipe do educativo e com a curadoria Xakriaba. Tenho
a imensa sorte em aprender com Célia como sua colega no doutorado em
Antropologia, o que me aproximou mais do conceito corpo-territdrio.

O conceito trazido para a exposicao revela a intensidade da conexao com a
terra. Nos elementos cuidadosamente escolhidos, o destaque a beleza e a
sabedoria parece brotar dessa relacdo. Célia, na inauguracao da exposicao,
disse sentir que ali era como um pedaco do territério Xakriaba. Na esteira,
os encontros. Na cerdmica, o barro de (3. Nas ervas, o cheiro Xakriaba para
curar a cidade. Nas imagens, os fazeres e as transformacaoes.

Quem visita a exposicao pronta e [é os textos do livreto e do catalogo nao
imagina os processos e os desafios para essa construcao coletiva. O ano
de planejamento da exposicao foi também um ano de intensa mobilizacao
indigena. Como ativista, Célia teve uma agenda cheia dentro e fora do
pais. Nossos encontros presenciais ficaram mais raros e muitas vezes
trocamos mensagens entre os compromissos. No entanto, mesmo com

o tempo mais restrito para os encontros, em diferentes momentos fui
encantada pela poténcia de suas palavras entoadas e enraizadas.

E nelas percebi fortunas que um mundo como o nosso, que preza pela
pressa, deveria se atentar, para buscar condicoes de viver melhor no
amanha. Este conceito nos convida a expandir epistemologias, produzir
outras consciéncias e valorizar outras riquezas existentes.

Durante a elaboracao do texto, fomos surpreendidas pela pandemia e
suspensao dos encontros presenciais. Em um encontro virtual cheio de
interrupcoes e imprevistos técnicos, sequindo sugestao de Ana, Célia
rememorou como desde crianca foi percebendo e elaborando seu corpo
como territdrio e o territorio como corpo, o que deu uma dimensao ainda
mais profunda ao conceito. Ao potencializar essa conexao, ela nos inspira
na busca de maneiras de experiencia-la e clama por atencao ao chamado
da Terra. De forma aguerrida, traz um convite a alianca em defesa da
alimentacao, que cura e nos une. E reforca que nossa pauta prioritaria deve
ser avida, em toda sua diversidade.

Marcantes ao longo desse percurso foram também as diferentes temporalidades.
0 aqui e agora, e principalmente o que conta para decidir na forma proépria de
conduzir de cada curador e curadora, quase nunca andava em sintonia com os



tempos e ritmos de nossas atividades institucionais. Alids, seria mesmo de se
espantar que o tempo - essa invencao moderna que pretende ter medida - fosse
de facil ou imediata mediacao. Por vezes, aqui, nem mesmo muita diplomacia
resolvia. E foram as realidades diferentes e divergentes desses mundos que se
impuseram: as vezes as deles; outras vezes, o tempo das instituicoes modernas.

No intuito de introduzir o tema e realizar um primeiro momento com
professores e os curadores e as curadoras, e antecipar a propria exposicao,
organizamos seis meses antes de sua inauguracao o Curso de Extensao
Sonhar e Viver a Terra, conduzido pelos mestres-curadores - Xakriaba
[Célia, Edgar e Erick], Ye'’kwana (Julio e Viviane], Tikmd'an (Isael e Sueli),
Pataxoop (Dona Lica e Kanatyo] e Yanomami (Davi Kopenawa). Este curso,
que contou com cinco encontros, teve como principal publico docentes

da rede basica de ensino interessados em conhecer e estar junto aos
professores-curadores. Contou ainda com a presenca de estudantes,
pesquisadores, mediadores do Espaco do Conhecimento e outros
participantes. O publico teve acesso a um material com a proposta do curso
e um repositorio com publicacoes selecionadas sobre questoes indigenas
gerais e especificas sobre os cinco povos convidados. Os professores-
curadores trouxeram os conceitos escolhidos por eles para apresentar
seus mundos em seus proprios termos e as lutas que estabelecem para
continuarem a existir. Célia Xakriaba enfatizou que o esforco de atuar junto
aos docentes é fundamental, uma vez que sao multiplicadores. A formacao
para os docentes faz o chao para a presenca indigena nas escolas,
destacando conhecimentos indigenas e seus conhecedores, e a diversidade
de povos que vivem hoje no Brasil.

A exposicao finalmente se materializou - especialmente com a montagem de
elementos e materiais proprios desses mundos indigenas, cuidadosamente
organizados pela delicadeza da conducao de Renata Marquez com a equipe
da expografia. E assumiu a forma mais candnica, transmitindo ilusoriamente
a ideia que os objetos passam a (ou possam) existir prescindindo de suas
relacoes. Rememorar o percurso da montagem nos leva de volta a ideia
inicial: de uma ocasiao para revisitar e avancar em nossas relacoes com os
povos indigenas. Buscando aprender com eles essa licao primeira: somos
todos, mundos, objetos, todos os seres e pessoas, feitos de relacoes. E é essa
dimensao relacional que precisa ao mesmo tempo ser muito mais cuidada:
assim como é a poténcia construtiva, mas também destrutiva dessas relacoes
que nossa diplomacia precisa aprender - com eles - a conduzir. Como nos
lembra Ailton Krenak, a guerra instaurada ha séculos nunca deixou de existir.



Talvez agora seus ecos e efeitos se tornem mais evidentes para nds, o “povo
da mercadoria”, como nos chama Davi Kopenawa. Aqui nos dirigimos aos
nossos interlocutores indigenas para, com eles, em presenca deles e de seus
mundos - indagar sobre as possibilidades que temos, juntos, de forjar um
“amanha que ndo esta a venda”.

Diante das propostas curatoriais, qual o papel do projeto arquiteténico na
expografia? Como planejar “um caminho para andarmos juntos”, como
nos convidou Davi Kopenawa? Um projeto que, certamente, nao poderia
atuar como designio ou prescricao, mas, em vez disso, como espaco de
acolhida e confluéncias? Quando fizemos o convite para a producao de
elementos construtivos com materiais e praticas locais as comunidades
envolvidas, ndo sabiamos exatamente como nossa encomenda seria
recebida ou traduzida nas aldeias. Nao conheciamos as diferentes
temporalidades de producao nem a dificil logistica de transporte. Tudo

0 que estava sendo produzido em diversas regiées do pais [no extremo

de Roraima e Amazonas e em Minas Gerais] chegaria as vésperas da
inauguracao. O fator de indeterminacao do processo transformou o projeto
arquitetdnico em algo obsoleto a principio: desenhamos, entao, apenas
uma estrutura minima capaz de rascunhar, no espaco, os cinco territorios
indigenas por meio de cinco cores; capaz de receber e deixar conviver tudo
aquilo que vinha chegando das aldeias. Esteiras, cerdmicas, fotografias,
filmes e plantas xakriaba (sob o tema curatorial corpo-territério); cestaria,
desenhos, fotografias, filme e rede yanomami (sob o tema curatorial né
ropé); cestaria, rede, filme, adornos corporais e instrumentos ye'kwana
[sob o tema curatorial weichd); desenhos, narrativas e jogos pataxoop
[sob o tema curatorial o grande tempo das dguas); e desenhos, filme,
madscaras e brinquedos tikmd'dn [sob o tema curatorial yay ha miy) iam
chegando, co-construindo a exposicao, esse livre espaco entre acervo e
mobilidrio expografico.

A exposicao Mundos Indigenas se abriu entao como espaco de relacoes e
disposicao para aprender com esse outro modo de agir e interagir, acolhidos

e conduzidos pelos curadores e curadoras indigenas - artifices desse cuidado
em nos introduzir em seus mundos. A partir da cena emblematica de diferentes
geracoes que juntas olham com encantamento a floresta, o percurso de trocas e
de reciproco cuidado continua. Visitantes de diferentes procedéncias registram
suas impressoes e percepcoes sobre o que viram. A eles sera oferecida a
oportunidade, através do Espaco do Conhecimento, de explorar esse e ulteriores
espacos para outros conhecimentos, quem sabe até mesmo desde dentro das
aldeias Xakriaba, Maxakali, Pataxoop, Ye'’kwana e Yanomami.



Karenina Andrade
Assistente da curadoria Ye'kwana



depois do museu:
uma conversa sobre
a exposicao

- E entao, o que achou da
exposicao? O que mais te marcou,
qual a principal impressao que ficou
depois da visita?

- Dificil dizer em uma frase! A
sensacao que tive é de ter pulado
em um lago cujo fundo abriga um
universo subaquatico povoado

por um montao de seres, cheio de
vida. Ao mesmo tempo, é como se
eu tivesse mergulhado, chegado
ao fundo, visto tudo isso e tivesse
sido puxada muito rapidamente de
volta a superficie por uma corda
presa em minhas costas. Ao voltar,
a sensacao que eu tinha era a

de querer retornar ao fundo, ver
os detalhes, me demorar mais,
conhecer de fato o que estava oculto
na superficie, essa pluralidade
que eu pude ver muito esmaecida
& da margem. Entao, eu sai de &
querendo saber mais sobre os cinco
mundos! Com a sensacao de que
vi apenas uma pequena fresta, um
pedacinho de cada mundo.

- Mas isso é bom, ndo é? 0

desejo de conhecer mais implica
justamente o reconhecimento de
que nao se conhece! E, ainda mais,

191

o reconhecimento da complexidade
de cada um desses mundos...

- Sim, com certeza! Acho que uma

das coisas que nos fazem sentir essa
vertigem ao visitar a exposicao € o fato
de que, no fundo, nés nado indigenas
no Brasil nao sabemos nada sobre

os povos indigenas, ou melhor, sobre
os mundos indigenas, para usar a
expressao que guia a proposta da
exposicao! Ao longo da vida a gente
cresce achando que existe “o indio”,
esse ser do passado, quase um
ancestral nosso, que vive no mato, nas
ocas, que caca, pesca... E uma visdo
muito estereotipada! Aprendemos

que indio é tudo igual, e de repente
nos deparamos com cinco mundos
muito diferentes, com conhecimentos
diferentes, uma riqueza enorme...
imagina os outros tantos mundos
indigenas além desses cinco!

- Esse esteredtipo do “indio
genérico” é muito forte no Brasil...
Muitas pessoas nao fazem ideia da
diversidade linguistica e sociocultural
do Brasil contemporaneo... Sao
faladas hoje no Brasil cerca de 180
linguas indigenas, num contexto de
mais de 250 povos distintos!



- Poxa, vocé estd aprendendo um bocado sobre os mundos indigenas nesse
seu curso la na universidade! Quero ir logo para la também!

- E, mas mesmo 4 na universidade, depende muito do curso e das disciplinas
que vocé vai fazer, ha pessoas que se formam sem estudar nada sobre isso.
Se bem que hoje ja existem muitas iniciativas dentro da universidade até
mesmo com cursos em que indigenas sao convidados como professores.

- Que interessante! Se bem que isso deveria ser assunto obrigatdrio em
todos os cursos! Por que nao aprendemos um pouco na escola sobre

essa enorme diversidade? A gente acha que no Brasil a Unica lingua é

o portugués e que todos os indigenas falam tupi ou guarani... No fundo,
aprendemos mais sobre a histéria e as linguas europeias do que sobre

esse contexto tao diverso que estd bem do nosso lado! Eu aposto que na
minha escola aqui em Belo Horizonte muita gente nem sabe quem sao os
Maxakali... ou melhor, os Tikmu’'un, os Xakriaba e os Pataxoop. E eles vivem
aqui em Minas Gerais!

- Isso resulta, em parte, de uma ideologia que historicamente teve muita
forca no Brasil, a ideia de que os povos indigenas deveriam ser “assimilados”,
ou seja, que seus mundos fossem transformados a luz e semelhanca do
mundo n3o indigena. E o velho mito das trés racas, de que a populacao
brasileira seria resultado da miscigenacao de descendentes dos colonizadores
europeus, dos indigenas e dos afrodescendentes. Quantas vezes nao ouvimos
alguém dizer no Brasil que tinha uma avé “pegada a laco”? Essa frase é

de um enorme preconceito, que reduz os povos indigenas a condicao de
antepassados que foram subjugados pelos brancos... os mundos indigenas
existem e resistem, no presente! A despeito de toda sorte de violéncia que
sofreram ao longo da colonizacao, e ainda sofrem!

- Outra coisa que me chamou atencao foi o fato de que os Xakriaba e os
Pataxoop falam portugués como primeira lingua, mas o mundo deles
realmente é muito diferente do nosso! Também ja ouvi muito dizerem que

se o indigena fala portugués, veste roupa e estuda da universidade, ele nao

é mais indigena, ele virou branco, mas ndo é bem assim... Vendo e ouvindo

na exposicao sobre os tehéys dos Pataxoop, ali tem um conhecimento, uma
teoria sobre o surgimento do mundo, de um outro mundo! E o corpo-territdrio
Xakriaba?! A palavra “corpo” ganha outro sentido, ndo é a mesma coisa que
um corpo é para nds brancos! Realmente, uma mesma lingua manejada para
significar mundos tao diferentes...



- Talvez possamos dizer que o que os diferentes povos indigenas compartilham
é parte de uma mesma historia que os colocou frente a invasao de seus
mundos, com a chegada dos colonizadores europeus. Ainda assim, cada

povo experimentou esse encontro de maneiras muito distintas! Alguns povos
escolheram aproximar-se dos brancos, mas a maioria deles foram cercados
violentamente, como aconteceu com muitos povos que viviam na costa
brasileira. H4 também os povos que optaram por distanciar-se dos brancos,
em alguns casos até mesmo se dispersando em fuga, como mostra a histéria
dos Yanomami e dos Ye’kwana, cujo contato com o mundo nao indigena é

bem mais recente. Para alguns destes povos, a aproximacao com os brancos
foi uma estratégia mesmo de sobrevivéncia! Despojados de suas terras, até
mesmo proibidos de falar suas linguas maternas, durante muito tempo eles
permaneceram deliberadamente na condicao de invisibilidade. Somente apos
a constituicao de 1988, quando passaram a ter garantido o direito de viver de
acordo com seus usos e costumes e de também o acesso a demarcacao de suas
terras, muitos destes povos puderam voltar a cena politica reivindicando seus
direitos sem correr risco real de exterminio!

- Nao faz sentido... Primeiro disseram aos povos indigenas que eles nao
podiam mais viver de maneira diferente, falando sua lingua, seguindo seu
modo de vida. Depois, querem exigir que indigena é sé quem fala uma
lingua diferente e vive de outro jeito, como viviam ha cinco séculos?! Eu nao
vivo como viviam meus avds e sou tao brasileira quanto eles eram! Se o
nosso mundo mudou muito com o tempo, o deles também! Eles nao vivem
congelados, parados no tempo, né?

- Exatamente!

- Sobre isso que vocé falou dos direitos que a Constituicao garante, eu
ouco muito dizer que tem muita terra para pouco indio, que os indigenas
atrapalham o desenvolvimento do pais...

- Isso é também fruto de preconceito e desconhecimento. Veja sd, a Constituicao
garante que eles tém o direito a viver de acordo com seus usos e costumes,

nao é? Portanto, o tamanho da terra deles tem que ser suficiente para que eles
possam viver, tirar seu sustento da terra de acordo com seu modo de vida... Nao
adianta demarcar uma terra pequena, onde é que eles vao fazer suas rocas?
Cacar? Pescar? Coletar frutos e outras plantas? Eles vao ter que comprar
comida no supermercado, como nos fazemos? E tem mais, vocé sabia que de
acordo com o Instituto Nacional de Colonizacdo e Reforma Agraria, o INCRA,
40% das grandes propriedades rurais no Brasil sao improdutivas? Eles fizeram



um levantamento em 2010 de que existem 228 milhdes de hectares de terra
improdutiva no Brasil. Sabe qual é o tamanho das terras indigenas? Cerca de
117 milhoes de hectares, mais ou menos 13% de todo o territdrio brasileiro. Ou
seja, tem mais terra improdutiva aqui do que o tamanho total de todas as terras
indigenas juntas! Ao invés de tirar terras dos indigenas, é so passar a produzir
nas terras ja desmatadas, mas que nao produzem nada, ué!

- Eu acho que precisamos mudar muito a maneira como nos relacionamos
com os povos indigenas no Brasil. Isso ndo sé com relacao a garantia de seus
direitos pelo estado e governos, que é super importante, mas também sobre
como as pessoas de maneira geral aprendem sobre os mundos indigenas...
Alias, a gente fala “tribos indigenas”, né? Nem falamos em povos indigenas,
é tribo mesmo que a gente fala... parece assim: tem o mundo da cidade, e

ai a gente até reconhece uma certa diversidade dentro do préprio pais, as
tradicoes de cada regido, norte, nordeste. Mas, quando falamos indigenas,

é tudo uma coisa so6... tem as cidades... e a tribo! Como vocé ja me explicou
de outra vez, tribo é uma palavra que carrega o preconceito e implicacao de
atraso, de vida selvagem e primitiva, quanta ignorancia!

- Por isso é tao importante conhecer sobre os mundos indigenas, reconhecer
sua diversidade, dar voz a eles para que possam nos apresentar seus mundos
nos seus proprios termos... ja passou da hora de aprendermos outras narrativas
que contemplem o ponto de vista indigena!

- Sim, agora eu acho que entendi por que escolheram na exposicao nao
traduzir os mundos que nos foram apresentados... Acho que a ideia ai era
também causar impacto, até mesmo estranheza, né? Para que o visitante
perceba a diferenca entre cada um destes mundos e também entre estes
mundos e o nosso! Eu reparei, por exemplo, que as tangas femininas e varias
outras pecas ye'kwana sao feitas de micanga. Mas a micanga ali, apesar de
ser a mesma micanga fabricada pelos brancos, ganha outro sentido... ou estou
errada? As micangas sao usadas para fazer aqueles desenhos nas tangas,
deve ter algum significado, né? E tradicional, porque é algo do mundo deles,
mas é usando algo inventado pelos brancos... é tradicional, mas é moderno!

- De certa forma, é a mesma velha ideologia assimilacionista vestida de
roupa nova. Muita gente diz assim: “Ah, mas eles ndo sdo puros, eles usam
micangas, nao usam sementes”. Vocé percebeu como a micanga tem um
valor completamente distinto para os ye’kwana? Ela é apropriada por eles

e ressignificada. Na verdade, os sabios ye’kwana dizem que foi o criador
ye’kwana que inventou a micanga e deu aos brancos, para que a fabricassem.



Mas essa é uma outra conversa....

- Ta vendo? Isso que eu disse! Eu sai de l&a querendo saber mais sobre estes
cinco mundos!

- Vocé acha que seria possivel apresentar cada um dos cinco mundos na sua
completude em uma Unica exposicao?

- Acho que nao, né...

- Por isso mesmo cada curador indigena escolheu uma ideia, um conceito
para falar um pouquinho sobre seus mundos. E eu diria que todos foram
muito inteligentes, porque escolheram bem. Se todos os visitantes sairem da
exposicao com essa curiosidade e vontade de saber mais, como aconteceu
com vocé, isso é maravilhoso! Como eu disse, querer aprender mais é
reconhecer nossa ignorancia, reconhecer o quao pouco sabemos sobre estes
mundos tao complexos que comumente sao reduzidos a ideias completamente
estereotipadas sobre quem sao e como vivem os povos indigenas.

- Eu ja visitei outros museus com exposicoes de pecas indigenas, mas achei o
Espaco do Conhecimento muito diferente! Nao sao apenas objetos expostos,
ndo sao apenas “coisas” que estao ali... Porque a gente ndo pode conhecer um
mundo em profundidade sé através de seus objetos, nao é?

- Isso mesmo! Davi Kopenawa, um dos curadores yanomami da exposicao,

diz que nds, os brancos, somos o povo da mercadoria. Temos obsessao com
coisas, com objetos! Os antigos museus, de certa forma, resultam dessa
obsessdo com as “coisas” - é o chamado colecionismo de museu! Mas as
coisas nao falam por si mesmas! Nao se pode contar a histdria de um povo,
nao se pode aprender sobre o conhecimento profundo de cada mundo, apenas
através dos objetos... Alids, o0 que se entende por “objeto” nestes mundos nao
necessariamente é a mesma coisa que nds entendemos! Nao sao coisas que
podem ser entendidas como separadas das pessoas e das relacoes entre as
pessoas... as coisas tém vida! Estdo cheias de vida e de significados!

- Sim... eu acho que isso foi muito forte na exposicao. Coisas, sons, imagens,
cheiros... Poder vestir uma mascara maxakali e virar outro, imagina! Como
eles explicam, as mascaras tem o poder de transformar! Senti que estava
entrando mesmo numa aldeia, num lugar diferente, que me convidava, “olha,
vem ca ver um outro mundo, ou vem ca ver esse mundo de outro jeito”. A
exposicao era assim, viva!

- Acho que é disso mesmo que se trata... De experimentar um pouquinho
dessa forca e dessas vitalidades dos mundos indigenas!



l..j. .......-1: - ._
A £y, Y
. 3/ 25

AL,







Realizacao
Universidade Federal de
Minas Gerais

Instituto Unimed-BH
BDMG Cultural

Universidade Federal de
Minas Gerais

Reitoria

Sandra Regina Goulart
Almeida - reitora
Alessandro Fernandes
Moreira - vice-reitor

Diretoria de Acao
Cultural

Fernando Mencarelli
Ménica Ribeiro

Diretoria do Espaco do
Conhecimento UFMG

Diomira Maria Cicci
Sibelle Diniz

Coordenacao da
Exposicao

Ana Maria R. Gomes
Deborah Lima
Mariana Oliveira
Tainah Leite

Curadoria

Célia Xakriaba
Davi Kopenawa
Edvaldo Xakriaba
Isael Maxakali

Joseca Yanomami
Julio David Magalhaes
Kanatyo Pataxoop
Lica Pataxoop

Sueli Maxakali
Vicente Xakriaba

Viviane Cajusuanaima
Rocha

Assisténcia de Curadoria
Ana Maria Machado

Ana Maria R. Gomes
Deborah Lima

Edgar Kanayko Xakriaba
Karenina Andrade
Mariana Oliveira
Roberto Romero

Siwé Braz

Artistas

Alunos e professores

da Escola Estadual
Indigena Pataxé Mua
Mimatxi

Ana Maria Machado
Associacao
Wanaseduume Ye’kwana
Cassiano Maxakali
Claudio Rodrigues
Comunidade Yanomama
do Papiu

Comunidade Yanomami
da Missao Catrimani
Delcida Maxakali

Edgar Kanayko Xakriaba
Elizabete Maxakali

Felipe Serume
Hutukara Associacao
Yanomami

Isael Maxakali
Izabelinha Maxakali
Ivanir Oliveira Xakriaba
José Cury

Joseca Yanomami
Juliana Maxakali
Julinha Maxakali
Julio David Magalhaes
Juraci Maxakali
Jurema Maxakali
Lica Pataxoop

Luiz Serume

Maiza Maxakali
Mamei Maxakali
Marcinho Maxakali
Marinete Maxakali
Morzaniel Iramari
Yanomami

Nei Leite Xakriaba
Neusa Xakriaba
Nezinha Maxakali
Noémia Maxakali
Paulicia Maxakali
Renata Maxakali
Salomé Rodrigues
Sueli Maxakali
Tatuzinho Maxakali
Tariana Maxakali
Tavinho Maxakali
Vicente Xakriaba
Zezao Maxakali



Expografia e
Identidade Visual
Renata Marquez
Dania Lima

Maria Cecilia Rocha
Pedro Vilaca

Taina Viana

Design e Comunicacao
Camila Mantovani
Juliana Ferreira

Alice Sa

Ana Naemi

Carolina Fonseca
Luigi Buzele

Tanith Campos

Thais Freire

Audiovisual
Mauricio Gino
Kayke Quadros
Luiza Braganca
Carolina Pereira

Acao Educativa e
Acessibilidade

Sibelle Diniz

Barbara Paglioto
Wellington Luiz Silva
Creuza Daniely dos Reis
Jonathan Fernandes
Julia Lobato Maciel
Priscila Gabriele Silva
Tamires Batista Silveira

Producao

Fabiane Souza

Laura Maia

Silvia Maria de Miranda

Secretaria
Ida Gracia Rossi
Elisa Maria Silveira

Apoio Administrativo
Josilane Alves
Fabricio Goulart

Programacao Sonora
Fabio Janhan

Montagem
DEMAI UFMG
Gran Producoes

Registro Audiovisual
Filmes de Quintal

Revisao Ortografica
e Traducao
Tikinet

Impressao e Plotagem
Artwork Digital

Imprensa Universitaria
UFMG

Agradecimentos

Amanda Latosinski,
Associacao
Wanaseduume Ye'kwana,
Betania Figueiredo, Bruce
Albert, Bruno Teatini,
Claudia Magnani, DEMAI
UFMG, Diretoria de Acao
Cultural - DAC, Divisao
Transportes UFMG, Erton
Leite, Flavio Carsalade,
FUNDEP, Hutukara
Associacao Yanomami,
Instituto Socioambiental

- ISA, José Cury, Juliana
Antunes, Junia Torres,
Lidia Montanha, Lucas
Ayres, Mauricio Yek’'wana,
Marcos Wesley, Maria
Helena Batista, Marilia
Garcia Senlle, Pro-
Reitoria de Administracao
- PRA, Pro-Reitoria

de Extensao - PROEX,
Robélio Rodrigues,
Rogério Lopes, Sabrina
Scorvo, Saniwé Pataxoop,
Sérgio Donizete Faria,
Sidnaldo Lima

Projeto grafico do catalogo
Felipe Carnevalli
Paula Lobato

Revisdo Ortografica
do catalogo
Comercial Diamante -
Felipe de Lima Rosa

Impressao do catalogo
Grafica Formato

Crédito das fotografias

do catalogo

Acervo do Espaco do
Conhecimento UFMG,
exceto:

Pag. 20-21: Marcos Wesley
(Joseca Yanomami),
Deborah Lima (Viviane
Rocha, Salomé Rodrigues,
Lica e Kanatyo Pataxoop),
Acervo Ye’kwana (Julio
David Magalhaes),
Roberto Romero (Sueli
Maxakali), Edgar Xakriaba
(Célia, Vicente e Edvaldo
Xakriaba);

Pag. 22-23: Acervo
Xakriaba (Edgar Xakriaba,
Nei Leite), Deborah

Lima (Robélio e Claudio
Rodrigues, Siwé Braz),
Roberto Romero (Paulicia,
Noémia e Cassiano
Maxakali), Claudia
Magnani (Maiza, Elizabete,
Juliana, Marinete e Julinha
Maxakali);

Pag. 98-99: Nei Leite,
Tales e Ana Gomes;

Pag. 107: Ana Maria
Machado (foto inferior);
Pag. 131: Acervo Clic!
(foto inferior)

Ficha catalografica
Cibele Maria Dias



*%

Leide Incentivo a
CULTURA

apoio patrocinio

realizacao

.

INSTITUTO
UNIMED

Dados Internacionais de Catalogacdo na Publicacao (CIP)
(Camara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Exposicdo mundos indigenas / (organizadoras) Ana
Maria R. Gomes...[et al.]. -- Belo Horizonte :
Espaco do Conhecimento UFMG, 2020.

Varios autores.

Outros organizadores: Deborah Lima, Mariana
Oliveira, Renata Marquez

ISBN 978-65-992762-0-0

1. Exposicoes - Catalogos 2. Povos indigenas -
Brasil 3. Povos indigenas - Brasil - Usos e costumes

|. Gomes, Ana Maria R. Il. Lima, Deborah.

[ll. Oliveira, Mariana. IV. Marquez, Renata.

20.47491 CDD-980.41

Indices para catalogo sistematico:

1. Exposicoes : Catalogos : Povos indigenas : Brasil 980.41
Cibele Maria Dias - Bibliotecaria - CRB-8/9427

MINAS e,
BDMG, BDMG M GERAIS =2

Patrocinio viabilizado pelo incentivo de pessoas fisicas CULTURA L

PROEX
|
PRO-REITORIA
DE EXTENSAO

w= UFIEG

DE ADMINISTRAGAO

uuuuuuuuuuu

:l Conneem = UF771G CIRCUITO
Conhecimento CULTURA E
|: ljl UFMG DIRETORIA DE _— & LIBERDADE m lep ha TuRISMO

AGAO CULTURAL

PATRIA AMADA

SECRETARIA ESPECIAL DA MINISTERIO DO BRASl L

TURA TURISMO GOVERNO FEDERAL

MINAS
GERAIS

uuuuuuu
nnnnnnnnn
ssssss
nnnnnnnnn



