
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 

FACULDADE DE BELAS ARTES 

GRADUAÇÃO EM TEATRO 

 

 

 

 

FELIPE ANTONIO RODRIGUES DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERRITÓRIO NEGRO PARA INFÂNCIAS:  

CONTAÇÃO DE MITOLOGIAS AFRO-BRASILEIRAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BELO HORIZONTE 

2019 



 
 

 

FELIPE ANTONIO RODRIGUES DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

TERRITÓRIO NEGRO PARA INFÂNCIAS:  

CONTAÇÃO DE MITOLOGIAS AFRO-BRASILEIRAS 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à 

Universidade Federal de Minas Gerais – Escola 

de Belas Artes, como requisito parcial para 

obtenção do título de Licenciado em Teatro. 

Orientadora: Profa. Dra. Marina Marcondes 

Machado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BELO HORIZONTE 

2019 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

É por isso que no universo tudo fala: tudo 

é fala que ganhou corpo e forma. 

 

Amadou Hampâté Bâ 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esse trabalho à minha avó Irene 

(in memorian) que tanto me ensinou sobre 

a vida. 

à minha tia Roseni (in memorian) com 

quem compartilhei o gosto pela arte de 

ser visto. 

 

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço à minha mãe por ter me criado com todo o amor e sempre estar disposta a 

ser a mãe que eu preciso. 

Ao meu pai por ter me levado aos vários cursos que eu inventava de fazer quando 

era pequeno e ainda não podia andar sozinho. 

Ao meu irmão Arthur e a minha irmã Maria Clara, por me ensinarem sobre afeto e 

me lembrarem que não estou sozinho nesse mundo.  

À Miriam, minha primeira professora de Teatro, e que me fez acreditar que era 

possível fazer essa graduação.  

A Rikelle, por ser uma alma “quase gêmea”, por me inspirar e ter sempre alguns 

“pitacos” para oferecer. 

Ao Well, pelo suporte na realização da concepção gráfica deste trabalho e a parceria 

do dia a dia. 

Ao Victor, pelas ilustrações do livro que acompanham essa monografia. 

À Marina, minha orientadora, pela orientação carinhosa, atenta e cuidadosa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESUMO 

Este trabalho reflete criticamente meu percurso como aluno negro na Licenciatura 

em Teatro da Universidade Federal de Minas Gerais e minha atuação como bolsista 

de extensão no museu Espaço do Conhecimento UFMG. Desenvolvi, naquele 

momento, o percurso temático “Território Negro para Infâncias”, algo que nasce com 

a finalidade de aproximar crianças entre 3 a 6 anos das UMEIs de Belo Horizonte 

aos elementos das culturas afro-brasileiras, através da contação da cosmogonia 

Iorubá. Ao utilizar a autobiografia como princípio metodológico, as experiências 

vivenciadas no Espaço do Conhecimento UFMG me oportunizaram a discutir as 

rotinas de um museu, e a formação da minha maneira de ser como um mediador-

contador de histórias. O estudo aponta para a potência de uma educação pautada 

na oralidade a luz das considerações do escritor e mestre da tradição oral africana 

Amadou Hampâté Bâ, e outros autores em perspectivas africanas, com foco no 

teatro e na contação de mitologias.  

 

Palavras-chave: museu, oralidade, contação de mitologia, infâncias negras. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

This work reflects critically on my journey as a black student at the Federal University 

of Minas Gerais to become a teacher of Performing Arts and my work as an intern at 

the Espaço do Conhecimento UFMG museum developing the project "Black Territory 

for Childhood". This project was born with the purpose of bringing children between 3 

and 6 years of age from the UMEIs of Belo Horizonte closer to elements of Afro-

Brazilian cultures, telling them about the Yoruba cosmogony. By using autobiography 

as a methodological principle, the experiences in the “Espaço do Conhecimento" 

gave me the opportunity to discuss the routines of a museum, and the formation of 

my way of being a mediator-storyteller. The study points to the potency of an 

education based on orality in light of the considerations of the writer and master of 

the African oral tradition Amadou Hampâté Bâ, and other authors in African 

perspectives, with focus on theater and the mythology telling.   

Keywords: museum, orality, storytelling of mitology, black childhoods. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

1. Antes é preciso falar 9 

2. Outros terrenos 13 

3. Espaço do Conhecimento 16 

4. Os andares e suas exposições 18 

5. Terceiro andar: a contação de 

histórias 

21 

6. O ato de contar revela o contador 25 

7. Terreno pedregoso: uma criança 

me “espelha” 

27 

8. Território Negro para Infâncias 30 

9. Território literário 37 

10.  Para onde vou? 44 

11. Referências 46 

12. Apêndice – Livro: O que Felipe Vai 

ser? 

49 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

Antes é preciso falar 

 

Eu sou um corpo, um ser, um corpo só. 
Tem cor, tem corte  

e a história do meu lugar. 
 

Luedji Luna 
 

Ao iniciar esta reflexão sobre meu percurso no curso de Graduação em 

Teatro pela UFMG, várias questões se atrevem a povoar a minha mente. A primeira 

dessas questões se relaciona ao próprio ato de falar (por meio da escrita).  

Através das palavras que aqui deposito serei capaz de trazer à luz não só 

meus pensamentos e sentidos de mundo1, como também a minha história. Algo 

relativamente novo na minha vida: por muito tempo eu me calei diante de pessoas e 

situações, e tenho consciência de que aprendi isso desde muito novo. 

Logo nos meus primeiros momentos na faculdade, aprendi que os homens 

falam demais e deveriam aprender a se manter calados. Isso se deu durante uma 

aula quando uma professora incentivou que as meninas falassem mais. Em primeira 

instância, isso pareceu fazer todo o sentido, afinal, eu já havia aprendido sobre 

machismo na escola, pelas palavras de algumas professoras do Ensino Médio. 

Segundo o que ouvi delas, homens têm voz em todos os ambientes, e suas falas 

sempre carregam credibilidade, enquanto as falas das mulheres nem sempre, e 

quando o são, podem ter seu valor colocado em dúvida. Isso me levou a questionar 

algumas das minhas vivências. 

Atentei para o fato de que desde os primeiros anos do Ensino Fundamental 

eu já não falava, em sala ou mesmo em ambientes de descontração entre meus 

colegas. Percebi que a maioria das pessoas brancas ao me redor - homens e 

mulheres - falava ou não demonstrava medo disso, o que era diferente comigo e 

minhas colegas negras. Com isso, passei a me dar conta que, na escola, me 

                                                
1
  A princípio, utilizei a expressão “visão de mundo”, porém no decorrer da pesquisa, percebi que não 

seria coerente nesse trabalho onde enfoco a oralidade e as sociedades estabelecidas a partir dela. 

Segundo Oyèrónkẹ Oyěwùm, (2017, p. 39): “O termo ‘visão de mundo’ que se usa no ocidente para 

sintetizar a lógica cultural de uma sociedade, expressa adequadamente a prerrogativa ocidental da 

dimensão visual. [...] A qualificação ‘sentido de mundo’ é uma alternativa de maior abertura para 

descobrir a concepção do mundo de diferentes grupos culturais.” (apud ALVES; NOGUEIRA, 2017, p. 

4) 



10 
 

ensinaram sobre machismo, mas não sobre racismo. Nilma Lino Gomes entende o 

racismo como: 

 

O racismo é por um lado, um comportamento, uma ação resultante 
da aversão, por vezes, do ódio, em relação a pessoas que possuem 
um pertencimento racial observável por meio de sinais, tais como: 
cor da pele, tipo de cabelo, etc. Ele é por outro lado um conjunto de 
ideias e imagens referentes aos grupos humanos que acreditam na 
existência de raças superiores e inferiores. O racismo também 
resulta da vontade de se impor uma verdade ou uma crença 
particular como única e verdadeira (GOMES, 2005, p.52) 

 

A crença racista de superioridade da raça branca marca meu corpo-voz.  

Ainda que homem, sou uma pessoa negra. Em 1851, ao falar na Women’s Rights 

Convention em Akron, Ohio, Soujourner Truth2, ao comparar suas vivências com as 

de mulheres brancas, se questionava: “E eu não sou mulher?”. Naquele momento, 

ao pensar nos lugares reservados ao homem branco eu me questionava: “E eu não 

sou homem?”. Eu só iria conhecer o conceito de interseccionalidade3 muito mais 

tarde; porém, talvez ali eu já começasse a pensar sobre ele. O que veio a ser um 

fator importante para que eu pensasse as relações estabelecidas em sala de aula, 

principalmente depois da disciplina Sociologia da Educação. Nessa disciplina 

discutimos questões de gênero e sexualidade, raça e juventude no contexto da 

escola básica. Esses temas foram apresentados em forma de seminários pelos 

alunos. Apesar de representarem uma preocupação com a formação de professores 

que estejam atentos para observar os alunos como seres sociais diferentes e 

reconhecer suas singularidades, não discutimos as interseções disso; discutia-se 

apenas cada tema isoladamente, sem levar em consideração classe social, por 

exemplo.  

Meu corpo é biologicamente marcado pelo que foi convencionado por uma 

grande parcela da sociedade como masculino, sendo assim, “sou lido” como 

homem, então, eu deveria gozar de todos os supostos privilégios relacionados a 

isso. Porém, esses privilégios são garantidos aos homens brancos. Sou “bicha 

                                                
2
 Discurso “E eu não sou uma mulher?” de Soujourner Truth. Disponível em: 

https://www.geledes.org.br/e-nao-sou-uma-mulher-sojourner-truth/ . Acesso em: 21/08/2019. 
3
 “Interseccionalidade é pensada como uma categoria teórica que focaliza múltiplos sistemas de 

opressão, em particular, articulando raça, gênero e classe”. (AKORTIRENE, 2017). 

https://www.geledes.org.br/e-nao-sou-uma-mulher-sojourner-truth/


11 
 

preta”4, pobre, e durante toda a minha vida eu tive poucas oportunidades de me 

expressar. Falar significava dar brecha para ridicularização; então, tudo o que eu 

queria era não me fazer notado, não “existir”. Em seu livro Ensinando a Transgredir 

bell hooks5 comenta sobre isso:  

 

Já dei aula a brilhantes alunos de cor, alguns de idade avançada, 
que conseguiram, com muita habilidade, nunca abrir a boca em sala 
de aula. Alguns expressam o sentimento de que, se simplesmente 
não afirmarem sua subjetividade, terão menos probabilidade de 
serem agredidos. Disseram que muitos professores universitários 
jamais manifestaram o menor interesse por ouvir a voz deles. 
(HOOKS, 2017, p. 57) 

 

Assim como hooks relata, sempre notei que uma boa parte dos professores 

não estava disposto a me ouvir - de fato não houveram muitas tentativas de me 

acessar por parte da maioria deles. 

Há uma espécie de mito que diz que as escolas de arte, principalmente as de 

teatro, são espaços mais democráticos, menos preconceituosos e convidativos para 

que as pessoas sejam “elas mesmas”. No entanto, quando passei a fazer parte da 

Graduação em Teatro na UFMG, me sentia compelido a buscar algum tipo de 

neutralidade. Era como se ser negro e bicha fosse demais para aquele espaço, 

como se tivesse que deixar minha subjetividade de lado para ser “apenas” o “artista” 

que estava ali para me tornar. Essa sensação era presente tanto nos corredores e 

dependências do puxadinho6, e, principalmente nas salas de aula, que mesmo sem 

nenhuma cadeira (a não ser a do professor), não pareciam tão desconstruídas 

quanto pretendiam se mostrar. 

Mais uma vez eu me fechava e calava em autodefesa: não queria “dar pinta” 

demais, ser fora do padrão demais, e incomodar. Acredito que minha atitude era 

vista por alguns professores como falta de interesse ou até de aptidão para a 

profissão, algo que ficou explícito quando um deles olhou diretamente nos meus 

                                                
4
 Muitas vezes fui chamado de preto e bixa durante minha existência, sempre em tom de humilhação. 

Porém, em 2017, com a cantora Linn da Quebrada, aprendi que essas palavras são poder. Na 
canção Bixa Preta Linn nos apresenta essas palavras em forma de orgulho. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=ZeMa942nYe4. Acesso em: 21/08/2019. 
5
 A autora opta por usar letras minúsculas na grafia de seu nome para simbolicamente dar enfoque ao 

que ela escreve e não a sua pessoa. Por isso, aqui também escreverei seu nome sem letras 
maiúsculas. 
6
 Apelido dado ao prédio de teatro pelos alunos do curso naquela época. Isso porque ele se encontra 

ao fundo do prédio de Belas Artes, configurando um prédio a parte em que a arquitetura parece 
pouco planejada, principalmente em comparação ao outro. 

https://www.youtube.com/watch?v=ZeMa942nYe4


12 
 

olhos durante a aula, na frente de todos os colegas, e disse: “talvez não seja essa a 

porta que você deve bater”; ou nos dizeres de outro que sugeriu, em tom de lição de 

vida: “às vezes tem que fazer outra coisa”. bell hooks me ajudou a entender que é 

justamente essa “tentativa de neutralidade” dos professores em salas de aula 

marcadas pela diversidade que colaboram para o afastamento de alguns alunos: 

 

A experiência dos professores universitários que educam para a 
consciência crítica indica que muitos alunos, especialmente os de 
cor, não se sentem “seguros” de modo algum nesse ambiente 
aparentemente neutro. É a ausência do sentimento de segurança 
que, muitas vezes, promove o silêncio prolongado ou a falta de 
envolvimento dos alunos.” (HOOKS, 2017, p. 56) 
 

Mesmo que inconscientemente, para mim, não havia como me formar 

professor-artista-pesquisador sem que as várias questões - que são meu corpo no 

mundo - fossem trazidas para a sala de aula/trabalho. 

Ao refletir sobre o perfil dos alunos que ingressaram na Graduação em Teatro 

desde a minha entrada, percebo que esses, cada vez mais, demandam ser vistos 

como seres humanos integrais (HOOKS, 2017), principalmente os alunos negros e 

de outros grupos oprimidos. Isso é reflexo de ações afirmativas como a Política de 

Cotas, que possibilitaram um maior acesso à universidade pública a sujeitos 

marginalizados. A presença desses indivíduos acaba por tensionar e questionar o 

ensino nesse espaço. Nilma Lino Gomes observa que “eles chegam com os seus 

conhecimentos, demandas políticas, valores, corporeidade, condições de vida, 

sofrimentos e vitórias. Questionam nossos currículos colonizados e colonizadores e 

exigem propostas emancipatórias” (GOMES, 2012, p. 99). 

 As demandas por parte dos alunos em torno da descolonização dos currículos 

no Departamento de Artes Cênicas geraram um forte movimento no final de 2018, 

quando, diante da possibilidade de contratação de um novo professor, alunos negros 

(e alguns brancos) do curso de dança e teatro se mobilizaram para reivindicar a 

contratação de um docente para discutir relações étnico-raciais e arte. A demanda 

oficializada em carta aberta destinada a chefia do Departamento de Artes Cênicas e 

respectiva Câmara Departamental, a princípio recebeu respostas negativas, 

apontando para um não interesse, atitude que contribui para a manutenção do 

epistemicídio. Sueli Carneiro conceitua o epistemicídio como:  

 



13 
 

(...) o epistemicídio é, para além da anulação e desqualificação do 
conhecimento dos povos subjugados, um processo persistente de 
produção da indigência cultural: pela negação ao acesso à 
educação, sobretudo de qualidade; pela produção da inferiorização 
intelectual; pelos diferentes mecanismos de deslegitimação do negro 
como portador e produtor de conhecimento e de rebaixamento da 
capacidade cognitiva pela carência material e/ou pelo 
comprometimento da auto-estima pelos processos de discriminação 
correntes no processo educativo. Isto porque não é possível 
desqualificar as formas de conhecimento dos povos dominados sem 
desqualificá-los também, individual e coletivamente, como sujeitos 
cognoscentes. E, ao fazê-lo, destitui-lhe a razão, a condição para 
alcançar o conhecimento “legítimo” ou legitimado. (CARNEIRO, 
2005, p. 75). 

   

Compartilharei fragmentos da minha história e de outras pessoas que 

compartilharam momentos da caminhada comigo, para, em diálogo com outros 

autores, discutir arte e educação. Essa é minha contribuição para que histórias de 

pessoas negras não continuem a ser apagadas, e por acreditar que vida e teoria não 

se separam, além de possibilitar a quem ler esta monografia, saber de que lugares 

eu falo7, sem pretender universalidade. 

 

Outros terrenos 

A graduação em teatro não foi meu único espaço formativo na universidade: 

em 2017, já estudando por três anos na UFMG, ingressei no curso técnico do Teatro 

Universitário da UFMG (T.U.)8. Naquela época, eu estava muito insatisfeito com a 

graduação, que não atendia meus anseios em relação à prática teatral: sentia muita 

falta de estar em cena, alinhando a teoria que aprendia no curso com a prática, tal 

como esperado por mim. Na época, minha modalidade de curso ainda era 

Bacharelado, mas já me interessava em mudar para a Licenciatura. Ingenuamente, 

pensava que fazer um curso técnico seria a única forma de me formar ator, enquanto 

a Licenciatura me formaria professor. 

                                                
7
 “A partir da nossa localização social, experimentaremos e teremos outra visão do mundo” 

(RIBEIRO, 2017). 
8
 O Teatro Universitário é uma escola de formação de atores a nível técnico. O T.U. faz parte da 

Escola de educação básica e profissional da UFMG (EBAP). A escola possui uma história de mais de 
60 anos em Belo Horizonte, tendo sido de grande importância para a própria história do teatro 
belorizontino. 



14 
 

Naquele mesmo ano não dei continuidade no curso técnico e depois de 3 

meses o tranquei – assim como a graduação – para atuar em um projeto 

audiovisual9. Retornei para o T.U. em 2018. 

Quando retornei ao T.U., um ano depois, já estava mais maduro e consciente 

das questões sociais que transpassavam meu corpo. Olhando agora, percebo que 

isso se refletiu até mesmo nos trabalhos apresentados em disciplinas. Logo quando 

entramos no T.U., após algumas aulas “introdutórias”, baseadas em jogos e 

pesquisas sobre Stanislavski, o professor Fernando Limoeiro propôs um exercício 

chamado “Eu confesso”, no qual fomos levados a escrever e interpretar monólogos 

de até 2 minutos, contando alguma passagem de nossa vida. Os alunos podiam 

escolher o que contar, e apareceram de histórias cómicas a dramáticas. Em 2017, 

eu contei uma história sobre um “relacionamento esquisito” que havia vivido: e 

ignorava todas as questões raciais e sociais que envolviam essa história. Já em 

2018, foi extremamente importante para mim falar sobre ser “bicha preta” e, para 

isso, resolvi contar sobre minha adolescência. Entre tons cômicos e sérios, eu falava 

sobre minhas tentativas de ser aceito na escola e visto como uma pessoa bela:  

 Passei a me arrumar todo dia antes de ir para aula. Era um banho de 
água, um banho de Monange (hidratante corporal) e outro de Avon 
(perfume). E pra terminar eu tacava 1 kg de Kolene (creme para 
cabelo) no meu cabelo. Eu saia de casa me sentindo a própria a 
própria Naomi Campbell, eu era a Naomi Campbell. Mas na escola 
nada mudou. Continuei a ser a bixa preta, feia e esculachada. 10 

 Como eu, outros alunos negros desta turma, também usaram o “Eu Confesso” 

como espaço para falar de suas questões enquanto pessoas negras. Depois que as 

apresentações terminaram, percebemos que deveríamos nos aproximar e criar, nós 

mesmos um espaço na escola para que nossas vozes e narrativas pudessem ecoar. 

Assim nasceu o Coletivo Espelho: entre uma aula e outra no Teatro Universitário. 

Alex, Bárbara, Nayara, Victor e eu nos sentíamos extremamente desconfortáveis 

com o racismo e os silenciamentos que ocorriam durante as aulas por parte dos 

professores, muitas vezes de forma velada, disfarçado de elogios como: “eu adoro 

os negros”, “as cenas dos negros são mais densas”, ou até mesmo “a primeira 

                                                
9
 Protagonizei a série de TV “Sou Amor”, dirigida por Cris Azzi e André Amparo. As diárias de 12 

horas de gravações ocorreram durante dois meses e meio no primeiro semestre de 2017, 
impossibilitando minha presença na Universidade nesse período. A série foi exibida por canais 
públicos como Rede Minas e TV Cultura entre 2018 e 2019. 
10

  Fragmento do “Eu confesso” apresentado por mim em 2018. 



15 
 

mulher com que me relacionei era negra e ela era muito fogosa”. Intrigava-me 

pensar nas coisas que ouvimos desses professores e como elas não geravam 

incômodo nas pessoas brancas da turma, do mesmo modo como questões de 

gênero ou sexualidade causavam. 

Sempre que tentávamos falar sobre racismo, acabávamos interrompidos. Seja 

por outros alunos, que acreditavam que era mais importante usar os nossos 

períodos de discussão para tratar de assuntos “mais gerais” e, por “consequência”, 

mais importantes para a turma, seja por professores que deslegitimavam nossos 

discursos, falando de “outras opressões” na tentativa de relativizar o que sofríamos.  

Sentimos indignação e (aparente) impotência naquele espaço. Contudo, 

naquele momento, nosso único desejo era o de estarmos juntos e fazer uma arte 

que nos representasse, poder contar as histórias que são nossas, e das pessoas 

que são como nós. Porém, nossa movimentação na escola começou a causar certo 

incômodo nas pessoas brancas; no primeiro momento, principalmente nos outros 

alunos da turma. Percebemos olhares de desconfiança e ouvíamos coisas do tipo: 

“eles estão achando que esse coletivo é alguma coisa”, ou algo parecido com: “estão 

achando que são os únicos negros daqui”. O que parecia incomodá-los era o fato de 

estarmos todos no primeiro período do T.U. e já estarmos fazendo alguma coisa por 

nós mesmos enquanto artistas, enquanto o restante não. Somado isso, o fato de 

sermos negros discutindo situações de opressões (que estávamos sofrendo 

inclusive advindas deles), deixava ainda mais nítido seus motivos de preocupação. 

A maioria de nós já havia passado por processos de identidade e “nos 

tornado-negros”, como propõe Neusa Santos:  

 

Saber-se negra é viver a experiência de ser massacrada em sua 
identidade, confundida em suas perspectivas, submetida a 
exigências, compelida a expectativas alienadas. Mas é também, e 
sobretudo, a experiência de comprometer-se a resgatar sua história e 
recriar-se em suas potencialidades (SANTOS, 1990, p. 18) 

 

Enquanto um coletivo, estávamos nos tornando negros juntos, o que por si só, 

já era um reinventar de nossas histórias, uma vez que por muito tempo acreditamos 

que a única forma de sobreviver à sala de aula era a solidão, muitas vezes imposta, 

ao ponto de parecer inerente aos nossos corpos. Tanto que no início tínhamos 



16 
 

dificuldade de nos abrir uns com os outros, algo que foi sendo conquistado com 

tempo e paciência. 

 Aos poucos os encontros com esse grupo passaram a ser para mim um 

território simbólico dentro da universidade, onde discutíamos questões raciais sem 

censura, podíamos chorar (ou não) se quiséssemos, pois, podíamos ser fracos. 

Podíamos até mesmo discordar uns dos outros – o que acontecia com frequência – 

mas estávamos ali. 

Em outubro de 2019 apresentamos a cena curta “Pietà”11, no “20° Festival de 

Cenas Curtas”12 de Belo Horizonte. Essa apresentação marcou nossa última 

apresentação enquanto coletivo. Após isso, decidimos não continuar como grupo por 

questões de disponibilidade: alguns membros do coletivo haviam trancado o T.U. e 

nossos horários passaram a não coincidir mais; e também por divergências artísticas 

e políticas entre os integrantes. No entanto, acredito que que nosso encontro no T.U. 

teve grande impacto nas nossas vidas uma vez que as discussões que realizamos 

juntos e as experiências artísticas que vivenciamos nos ensinaram a importância de 

exercer nossa autonomia - entre pessoas negras - para resistir em situações de 

adversidade, transformando-as em potência criativa. 

O Espaço do Conhecimento 

Meu interesse por contação de histórias e mitologias afro-brasileiras nasceu 

no ano de 2016, quando integrei o núcleo de bolsistas mediadores no setor 

educativo do Espaço do Conhecimento UFMG, localizado na Praça da Liberdade em 

Belo Horizonte. O museu faz parte do Circuito Liberdade que abarca 17 espaços 

culturais da praça e seu entorno, administrado pelo Instituto Estadual de Patrimônio 

Histórico e Artístico de Minas Gerais (Iepha/MG). É um museu de arte e cultura e faz 

parte do eixo de Extensão da Universidade, tendo como objetivo aproximá-la da 

comunidade.  

Em relação aos demais prédios da Praça da Liberdade, o prédio do Espaço 

do Conhecimento se destaca por sua arquitetura que lembra um cubo mágico, 

enquanto os demais prédios remontam uma arquitetura mais clássica, construídos 

                                                
11

 Sinopse: Experimentação cênica que visita a trajetória de cinco jovens negros e desenvolve uma 
visão artística e subjetiva do contexto sócio-racial cotidiano. “Trazemos nossos corpos à luz — eu te 
vejo — e, sob ela, cuidamos uns dos outros”. A cena foi dirigida por Rikelle Ribeiro e teve participação 
da atriz Michele Bernardino. 
12

 Festival de visibilidade nacional organizado pelo Galpão Cine Horto, sediado na cidade de Belo 
Horizonte, recebe cenas de até 15 minutos do Brasil inteiro. 



17 
 

para abrigar a sede do poder público mineiro. Acredito que de alguma forma isso se 

relaciona com as tentativas do Espaço em estar sempre dinâmico e propício a 

experimentações dos mediadores e dos visitantes. 

A estrutura do prédio do ECUFMG13 conta com cinco andares, sendo que o 

primeiro abriga uma livraria, uma cafeteria e a recepção, onde os visitantes precisam 

se apresentar aos recepcionistas, guardar seus pertences em armários e receber um 

crachá de visitante, para acessar o museu. As exposições ficam divididas nos outros 

quatro andares.  

Demasiado Humano é a exposição permanente do ECUFMG e ocupa os 

terceiro, quarto e quinto andares. Demasiado Humano está em exposição desde a 

inauguração do museu em 2010, a curadoria é de Patrícia Kauark Leite e a 

concepção de expografia é de Paulo Schmidt. Pelo que contou um dos 

administradores em uma das formações de mediadores, essa exposição foi 

idealizada para ser temporária. Provavelmente por falta de recursos, acabou sendo 

mantida até os dias de hoje e por esse motivo apresenta algumas precariedades. 

Era comum que peças da exposição quebrassem e não fossem substituídas e que 

obras digitais interativas apresentassem problemas ao executar os programas no 

meio da mediação, uma vez que os computadores se mantiveram os mesmos desde 

a inauguração e começaram a ficar ultrapassados. 

Os visitantes são livres para começar a visita por onde desejarem, porém, a 

recomendação da expografia é começar pelo quinto andar.  

 Como bolsista do educativo de 2016 a 2018, era minha função recepcionar os 

visitantes espontâneos e alunos de escola públicas e privadas, bem como mediar as 

exposições para estes. O Caderno de Diretrizes Museológicas do Estado de Minas 

Gerais sugere como exercício da mediação:   

 

[...]oferecer possibilidades de interpretação ao indivíduo em contato 
com o bem cultural, porque, queiramos ou não, ele interpreta o bem 
cultural, ou seja, ele constrói significados usando uma série de 
estratégias interpretativas. (CABRAL; RANGEL, 2008, p. 164).  
 

 Conclui que: 

 

[...]o significado que construímos é pessoal, social e político, nós, 
educadores, devemos estar cientes de que os efeitos de classe, 

                                                
13

 Abreviatura de Espaço do Conhecimento UFMG. 



18 
 

gênero e etnicidade atravessam esses significados. A interpretação 
é, entretanto, um processo contínuo de modificação, adaptação e 
extensão que permanece aberto às possibilidades de mudança. 
(idem) 

 

 O mediador é entendido como educador que não deve impor leituras e 

significações aos sujeitos, e sim, promover a aproximação entre indivíduos e obras 

de arte e cultura, respeitando suas subjetividades. 

 Não recebi uma formação sistemática para mediação quando comecei minha 

jornada no Espaço: aprendi tudo observando os mediadores com mais “tempo de 

casa”, o que foi de grande importância para começar a desenvolver a minha forma 

de pensar e fazer mediação. 

Antes de começar a trabalhar no Espaço, li sobre as exposições, e tudo me 

pareceu muito distante pois ali se apresentavam informações técnicas sobre 

diversos assuntos que eu não dominava - biologia, geografia, letras, etc. No entanto, 

acompanhando outros mediadores as informações lidas por mim, fizeram mais 

sentido, ganharam forma através da experiência. 

Haviam mediadores de diversas áreas do conhecimento atuando no Espaço, 

e cada um possuía liberdade para desenvolver sua mediação da melhor forma que 

pudesse, por isso cada mediação que acompanhava permitiu experienciar um 

museu diferente. Visto que “a experiência não é o caminho até um objetivo previsto, 

até uma meta que se conhece de antemão, mas é uma abertura para o 

desconhecido” (LARROSA, 2002, p. 22), percebo que à medida que eu conhecia o 

museu junto com os visitantes, entendia que era preciso mais do que informações 

sobre as obras; era necessário, como mediador, me colocar sempre nesse espaço 

do desconhecido para que a mediação acontecesse de fato. Em outras palavras, 

compreendi que a mediação nascia do encontro entre mediador-visitante-espaço. 

Não existem modelos engessados a serem seguidos pois, assim como cada 

mediador e visitante é único, cada mediação também é, por isso, impossível de ser 

replicada. Esse entendimento permeou meu trabalho ali. 

 

Os andares e as exposições 



19 
 

Como era de praxe, as visitações para escolas14 começavam no primeiro 

andar. Naquele espaço, apenas catracas - que atualmente foram retiradas - 

separavam as crianças de finalmente adentrar o museu. A “ritualidade da visita” 

(CARVALHO, 2013), começava com todos os mediadores reunidos para saudar as 

crianças e explicar as “regras” no caso, tudo o que não se poderia fazer. Dentre as 

regras estavam não beber água no andar, não mascar chiclete, não tirar nada do 

lugar, não entrar com mochilas. Citando Heye (1996), Carvalho observa que:  

 

(...) tal procedimento pode ser visto como gesto por meio do qual o 
aluno se despe, temporariamente, de alguns elementos indicativos 
de sua identidade, contribuindo para explicitar a condição de visitante 
em que se coloca o grupo ao entrar no museu”.  (HEYE apud 
CARVALHO, 2013, p. 8) 
 

Toda essa preparação parecia deixar as crianças visivelmente mais 

empolgadas para entrar e descobrir o museu. O que também era reforçado por nós 

mediadores com perguntas do tipo: “Vocês estão prontos?”. 

Após subir cinco lances de escada a pé - exceto as crianças com deficiência - 

o que gerava algumas reclamações por parte das crianças, por conta do cansaço, a 

visita começava no último andar. Esse, abriga o Planetário15 - inclusive, era comum 

que algumas pessoas conhecessem o Espaço apenas como “planetário”. Ainda no 

mesmo andar encontra-se o observatório, onde é possível observar a lua, o sol e 

alguns planetas em determinadas épocas do ano, e uma escultura em forma de 

escada “infinita”, denominada Aleph. Essa instalação é inspirada no conto do Aleph 

do escritor argentino Jorge Luís Borges, e conta a história de um personagem que 

encontra um ponto de onde consegue ver todos os acontecimentos do mundo, 

fazendo alusão à ideia de que conhecimento é uma escada que nunca termina. Em 

algumas visitas, o conto do Aleph inclusive se tornava um “prólogo” de apresentação 

do museu. Nesse cenário, nos sentávamos no chão, em roda com as crianças. 

Iniciava-se uma conversa onde nos apresentávamos e pedíamos que elas 

apresentassem a si mesmas e a escola. Era nesse momento que os mediadores 

                                                
14

 Apesar de também receber visitas de público espontâneo, neste trabalho irei me ater apenas ao 
público infantil das escolas. 
15 O Planetário proporciona uma experiência imersiva. Acomodados em cadeiras reclináveis, os 
visitantes podem contemplar o céu ou assistir filmes em um domo de nove metros de diâmetro. Para 
mais informações acessar: https://www.ufmg.br/espacodoconhecimento/descubra/planetario/. 

https://www.ufmg.br/espacodoconhecimento/descubra/planetario/


20 
 

tentavam criar uma relação de cumplicidade com as crianças, além de poder 

observá-las. 

Ao visitar o quarto andar, chamado de Origens, os visitantes se deparam com 

uma exposição reservada a um conteúdo mais científico que trata da origem do 

universo desde o Big Bang16 até o surgimento da vida na terra. Ao contrário de 

muitos mediadores das ciências biológicas e exatas, esse era o andar que eu menos 

tinha interesse, por naquela época acreditar que aquele era o andar mais fácil de me 

tornar um mediador conteudista, o que fugia completamente do meu entendimento 

de mediação. A mediação nessa área muitas vezes era visivelmente cansativa para 

as crianças, virando “aula em espaço diferente da escola”. Resumiam-se à lógica de 

aulas expositivas utilizada por muitos professores em sala de aula. Algumas 

professoras ou coordenadoras que acompanhavam as vistas gostavam disso pois 

em geral viam espaços culturais com “complemento da escola” (CARVALHO, 2013).  

Maria Margareth Lopes faz considerações que nos ajudam a entender a 

escolarização dos museus:  “Trata-se dos processos de redução da ação 

comunicativa e cultural, que cabem aos museus, limitando-os a meros apêndices de 

atividades escolares e curriculares (apud, LOPES, 2001, p. 23).  

No ECUMG, rotineiramente recebíamos por e-mail um documento com 

informações sobre as turmas que iríamos receber durante a semana. Dentre 

informações como o número de alunos, série, idade e se existiam alunos com 

necessidades especiais, haviam “demandas dos professores” da escola 

responsáveis pela visita. Algumas demandas eram extremamente tecnicistas, tais 

como explicar todo o “Estratos do tempo”17. Isso gerava desconforto em muitos 

mediadores, que não se sentiam aptos a isso. Para mim, essas demandas retiravam 

a possibilidade de reconhecer o desejo das crianças – além de obrigá-las a ficarem 

em silêncio ouvindo alguém falar (assim como é código estabelecido em sala de 

aula), o que fazia com que muitas vezes elas começassem a conversar, se distrair. 

Entendo isso como uma forma de se fazerem ouvidas, como propõe Cristina 

Carvalho (2013):  

 

Em alguns momentos, os monitores colocavam-se em posição de 
“disputa” com as obras expostas e não compreendiam que a 

                                                
16

 Teoria cosmológica mais aceita sobre o desenvolvimento do universo. 
17

 Painel da exposição em formato de linha do tempo, ilustrando as etapas de desenvolvimento do 
universo. Do Big Bang ao aparecimento do ser humano. 



21 
 

exposição, obviamente, despertava reações distintas em cada um, e 
não, necessariamente, “dispersão”, “gracinha” ou “falta de escuta” 
(CARVALHO, 2013, p. 6). 

 

 Penso que não ver o visitante como construtor de conhecimento, capaz de se 

apropriar das exposições de um museu, contribui para que se mantenham estruturas 

hierárquicas que concedem a esses espaços a detenção de “conhecimentos 

oficiais”:  

 

Este ponto de vista culturalmente aceito incorpora também uma 
hierarquia epistemológica de saber e poder, em cujo topo estão os 
'verdadeiros' cientistas, no meio os 'divulgadores' de toda ordem - os 
educadores, mesmo historiadores, sociólogos, os comunicadores e 
na base o público - escolar ou não - desprovido de qualquer saber ou 
poder'. Particularmente desprovido da possibilidade de exercer 
qualquer papel criativo e participativo em nível cognitivo, na 
construção de conhecimentos nos museus. (LOPES, 2001, p. 24). 

 
Talvez até por não ter muita afinidade com o quarto andar, minhas mediações 

buscavam criar experiências sensoriais com as crianças. Por exemplo, pedia para 

que elas deitassem no chão – esse pedido às vezes gerava desconforto em algumas 

professoras, que queriam conter as crianças e acreditavam que isso as dispersava, 

e surpresa em algumas crianças, que achavam não ser permitido deitar em um 

museu – e fechassem os olhos. Então, começava a narrar os acontecimentos do Big 

Bang com detalhes; em contação de história, pedia para que elas os imaginassem 

como se estivessem lá presenciando tudo. Porém, se algo proposto por mim não 

gerasse interesse no grupo ou eles estivessem interessados em outras partes da 

exposição, eu me colocava aberto para que pudéssemos desenhar juntos os roteiros 

de visitação. 

 

Terceiro andar e a contação de histórias 

O terceiro andar do museu aborda temas que circulam em torno dos modos 

de ocupação do espaço geográfico, as interações entre seres humanos, natureza e 

cultura. Era o meu andar favorito, pois nele tinha a liberdade de aprender e contar 

histórias, e tinha a oportunidade de comunicar com os visitantes sobre relações 

humanas, algumas inclusive conflituosas, o que para alguns mediadores era o ponto 

mais difícil da exposição. Enquanto artista, isso era o que mais me movia. 



22 
 

Apesar de existirem outras instalações18 nesse andar, irei me ater apenas a 

instalação “Cosmogonias e Cosmologias”, por ser a mais relevante para esse 

trabalho, uma vez que através dela cheguei à contação de histórias. No site do 

Espaço do Conhecimento podemos ler a seguinte descrição sobre tal instalação:  

 

Cada povo tem seu mito fundador sobre a origem do mundo. Cada 
cultura conta sua história e suas lendas. Princípios religiosos, míticos 
ou científicos tentam explicar a origem do universo e influenciam a 
nossa visão de mundo. No Espaço do Conhecimento UFMG, o 
público pode ver cenários construídos em papel e ouvir as narrações 
sobre cinco cosmogonias: Yorùbá, Maxakali, Grega, Maia-quiché e 
Judaico-cristã.19 

Como cosmogonias, entendemos as histórias que explicam a criação do 

universo de acordo com cada cultura. No espaço, estão presentes as cosmogonias 

Yorubá, Maxakali, Grega, Maia-quiché e Judaico-cristã, representadas por 

esculturas de papel criadas pelo artista Marcelo Bicalho.  

 

Figura 1 - Cosmogonia Iorubá 

 
Fonte: Felipe Oliveira 

 

                                                
18

 Apesar de a exposição ser dividida por andares temáticos, os andares possuem várias instalações 
com subtemas.  
19

 Disponível em: https://www.ufmg.br/espacodoconhecimento/mercatu-mundi/ 

https://www.ufmg.br/espacodoconhecimento/mercatu-mundi/


23 
 

Quando entrei para o núcleo de mediadores, conhecia apenas a história Judaico-

Cristã, por conta da minha infância religiosa frequentando assiduamente a igreja 

católica em Cataguases20, cidade onde cresci e vivi até os 18 anos de idade.  

Aprendi todas aquelas novas histórias assim como aprendi o ofício da 

mediação: ouvindo outros mediadores contá-las. Sinto-me privilegiado por ter vivido 

um processo onde a transmissão oral foi a base das trocas de conhecimento, uma 

vez que, durante boa parte da minha vida, aprender ouvindo outras pessoas sempre 

fez mais sentido pra mim. Quando pequeno quase tudo que eu ouvia, conseguia 

guardar comigo. Desde as histórias que minha mãe me contava, até conteúdos que 

as professoras explicavam em sala de aula: 

 

A oralidade é uma atitude diante da realidade e não a ausência de 
uma habilidade. Neste contexto, precisa-se entender a cosmovisão 
africana onde tudo e todos saberes estão interligados. E que esta 
realidade está muito presente nos Afrodescendentes (nos terreiros, 
na capoeira, etc). Enfim todos nós estamos com Ancestralidade 
Africana, apenas alguns por razões y, x, não sabem… (DOMINGOS, 
2017, p. 201) 
 

Sobre tradição oral num pensamento africano Hampâté Bâ21 diz:  

 

A tradição oral é a grande escala da vida, e dela recupera e 
relaciona todos os aspectos. Pode parecer caótica àqueles que não 
lhe descortinam o segredo e desconcertar a mentalidade cartesiana 
acostumada a separar tudo em categorias bem definidas. (Bâ, 
2010, p.169) 

 

 Parece muito coerente aprender por meio da oralidade histórias de culturas 

que se baseiam na tradição oral, e que enfrentaram os desafios da colonização e 

escravidão para não serem apagadas, como é o caso da cultura Iorubá22: 

Em primeiro  lugar,  a escravidão  se encarregou  de debilitar  a 
coerência  da etnia  iorubá  na América  e, certamente,  no  que  se 
refere  a  sua  religião,  é admirável  que  se tenha  mantido  grande 
parte  do  universo  religioso,  mas  não  sem ter sofrido  sérios  
desvios  que  de  alguma maneira  modificaram  conteúdos  e 
expressões. (ESPÌN, 1986, p. 30) 

 

Uma vez que vimos em Bâ (2010) que a tradição oral africana não se pauta 

                                                
20

 Município localizado na Zona da Mata mineira. Segundo o IBGE em 2015 sua população foi 
estimada em 74 171 habitantes. 
21

 Escritor e etnógrafo (Mali, 1900 - Costa do Marfim, 1991). 
22

 Daqui em diante darei foco apenas na Cosmogonia Iorubá, respeitando o recorte desse trabalho 
que são as mitologias afro-brasileiras.  



24 
 

em separações cartesianas, podemos concluir que quando Espín comenta sobre 

as religiões no trecho acima, fala também de modos de vida e das mitologias. O 

que me leva a entender que um dos grandes motivos dessas histórias não serem 

do conhecimento da maioria das pessoas até hoje é apagamento que sofreram. 

 Mesmo que em muitos contextos as mitologias Iorubás tenham conseguido 

ser preservadas, é importante ressaltar que, por inúmeros motivos, elas sofreram 

modificações com o tempo e espaço: 

 

Na América, os mitos sofreram a influência desse sincretismo intra-
africano, mas, além disso,  sofreram  a  penetração  do  catolicismo  
obrigatório  e ambiental. Se se quer saber o que veio da África, será 
preciso recordar que mesmo isso não é o iorubá puro. (ESPÍN, 
1986, p. 31, 32) 

 

Sobre a tentativa de resgatar as histórias através da língua original23, Espín 

sinaliza: 

Os "negros velhos" — como os chama L. Cabrera —, quase sempre 
ex-escravizados24 ou filhos de escravizados, podiam comunicar-se 
melhor em iorubá que na língua dos brancos (inclusive já entrado o 
século XX); mas, pouco a pouco, seus descendentes foram 
perdendo tal habilidade e a língua iorubá se converteu em idioma 
sagrado, para uso cúltico [...] A maioria dos fiéis já não entende 
iorubá (salvo palavras e frases soltas, ou alguns cantos prefixados) 
(Idem, p. 33) 

 

 Na instalação “Cosmogonias e Cosmologias”, sobre as representações 

imagéticas dos mitos, ficava uma cúpula com uma caixa de som onde os visitantes 

poderiam ouvir as histórias sendo contadas nas línguas originais. Acredito que, 

apesar de simplório, essa foi uma forma simbólica que o museu encontrou de 

contribuir para o não apagamento de algumas línguas que pouco a pouco, podem ir 

se perdendo. Plotado no chão havia o texto falado na cúpula traduzido em 

português. Para mim é impossível saber se a tradução é fiel, mas transcrevo-a aqui:  

 

Os versos do Ifá contam que o mundo começou no Ilê-Ifê. Obatalá 
manifestou a Olodumaré, o deus supremo, seu desejo de criar o 
mundo, o Ilê-Aiyê. Olodumaré deu, então, a ele um punhadinho de 

                                                
23

 A língua negro-africana Iorubá é falada atualmente sobretudo na Nigéria, no Benin e em geral na 
Costa ocidental da África. 
24

 No texto original o autor usa o termo “escravos”. Acredito que é importante utilizar o termo 
“escravizado” para que não se esqueça o processo de coisificação ao qual foram submetidos os 
negros arrancados da África. 



25 
 

areia e uma galinha. Olodumaré pediu a Obatalá que colocasse 
aquele punhado de areia em cima da água primordial - porque, na 
época, o Ilê Aiyê era apenas água primordial - e, em cima, colocasse 
a galinha. Então, Obatalá, com o punhado de areia e a galinha, 
embarcou na viagem para o Ilê Aiyê. No caminho, ele encontrou uma 
bebida de nome emo, um vinho de palmeira. Então, Obatalá acabou 
bebendo desse emo, ficando bêbado e dormiu. Olodumaré ficou 
esperando pela volta de Obatalá, que não aparecia. Olodumaré 
pediu ao irmão de Obatalá, Odudua, para ver o que estava 
acontecendo. Quando Odudua estava a caminho do Ile-Aiyê, 
encontrou Obatalá dormindo. Então, Odudua simplesmente pegou os 
itens que foram dados ao seu irmão e foi cumprir sua missão. Ao 
chegar ao Ilê-Aiyê, havia apenas água primordial. Colocou o 
punhado de areia em cima da água primordial e, logo em seguida, 
colocou a galinha, que foi espalhando a areia, e assim, o mundo foi 
solidificando.  
Quando acordou, Obatalá ficou bravo, porque seu irmão havia 
cumprido a missão que era sua. Então, Olodumaré deu a ele outra 
tarefa: a de criar o humano com o barro. Obatalá moldaria o humano 
com o barro, enquanto Olodumaré daria o sopro de vida nos 
indivíduos. e foi assim que o mundo começou. Os filhos de Obatalá 
espalharam-se pelo mundo. Obatalá, então, proibiu a todos seus 
seguidores de tomar bebidas alcoólicas. É por isso que um dos 
nomes de Obatalá é Orixalá, ou Oxalá, que quer dizer “O grande 
Orixá”. Também se referem a esse Orixá como Obarixá, que quer 
dizer “o rei de todos os Orixás”, “de todas as divindades existentes 
no mundo”. É essa a história da criação do Ilê-Aiyê e do povo 
Yorùbá. 

  

 Apesar deste texto estar presente na exposição, só fui lê-lo cerca de um mês 

depois que estava no museu e já havia aprendido a cosmogonia Iorubá. Percebi que 

a história que nós contávamos para as crianças, apesar de seguir a lógica dos 

acontecimentos, era diferente em vários aspectos. Inclusive existiam variações nas 

histórias de cada mediador-contador. Alguns contavam que quando Obatalá recebeu 

a missão de moldar o humano, teria recebido ajuda de Iemanjá para transformar a 

terra no barro que seria a matéria prima para criação do ser humano; outros contam 

que ele recebeu o barro de Nanã - Orixá da lama - e que por isso nós todos somos 

“barro de Nanã”. Sendo assim, quando morremos somos enterrados na terra para 

retornamos de onde viemos. 

 As variações nas histórias contadas por cada mediador podem ser explicadas 

pelo que Hampâté Bâ (2010) denomina no contexto africano de “Cadeia de 

Transmissão”. Essa cadeia revelaria as “fontes” das quais cada pessoa tem acesso 

a uma história - em outras palavras, de quem você a aprendeu. Na tradição africana 

a cadeia de transmissão representa um profundo respeito às histórias que são 

passadas de geração a geração e garante a autenticidade do que está sendo 



26 
 

contado: “Se alguém o contradiz, ele simplesmente responderá: ‘Fulano me ensinou 

assim!’, sempre citando a fonte” (BÂ, 2010). A mesma história aprendida de “fontes” 

diferentes, apresentam versões diferentes. 

 

O ato de contar revela o contador 

Minha experiência no museu me leva a pensar que ao narrar uma história, o 

contador não se separa de si mesmo, tudo o que ele é, e revela muito de si e sua 

subjetividade. Ele não é neutro, nem imparcial, mesmo que este esteja contando 

algo que não acredita, isso se manifestará de alguma forma em sua narrativa. Seja 

na forma como conta, as palavras que escolhe usar, os focos que escolhe dar no 

decorrer da história, e até mesmo o que escolhe omitir dela ou não, nos diz sobre 

seu lugar social, suas intenções, desejos e parte de quem ele é. Sobre isso Figurelli 

comenta:  

 

As histórias contadas não se desligam das relações que as pessoas 
estabelecem entre si. (...) destaco que elas vão sendo construídas 
através de laços sociais que revelam enfrentamentos, hierarquias, 
obrigações, poder, relações de gênero e etárias, reconhecimentos, 
modos de comportamento e moralidades. (FIGURELLI, 2015, p. 2) 

 

 Relembrando o trabalho no Espaço do Conhecimento, era nítida a preferência 

dos mediadores em contar determinadas histórias para os visitantes do museu. Uma 

grande parte dos mediadores negros dava preferência à mitologia de matriz africana; 

os gamers25, preferiam a mitologia de origem grega, pois estas deram origem ao 

enredo de vários jogos populares de vídeo game; as mulheres brancas tendiam a 

contar uma ramificação da mitologia judaico-cristã, onde Lilith - a primeira mulher 

criada por Deus - não aceitou se submeter a nenhum homem e abandonou o 

paraíso. A empolgação entre quando contavam a história que mais gostavam e 

quando contavam qualquer outra era completamente diferente. Uma mesma história 

poderia se tornar completamente entediante ou extremamente interessante, 

dependendo de quem contava, afinal, a sentido sobre ela se tornava diferente a 

partir da identificação e vivência de cada contador.  

 Independente disso, era nítido que as histórias despertavam interesse das 

crianças e jovens que nos visitavam no museu - algumas mais que outras - o que 

                                                
25

 Jogadores de videogames. 



27 
 

era revelado através dos pedidos para que nós as contássemos, e durante as 

conversas depois da atividade. Nesse momento nós nos sentávamos todos em roda 

no chão do terceiro andar e ouvíamos suas percepções. Instigadas por nós 

mediadores, as crianças e jovens conseguiam relacionar e refletir aspectos das 

narrativas ouvidas com suas próprias vivências, ou a de pessoas próximas a eles. 

Então, passavam a existir duas linhas narrativas que em algum ponto se 

misturavam: as mitologias contadas por nós, e os “casos” contados por eles. Esses 

casos geralmente tinham como personagens principais eles mesmos ou pessoas 

conhecidas. A partir disso, eles também se faziam contadores naquele momento – o 

que também se dava pelo fato de assumirem o protagonismo e serem ouvidos pela 

turma inteira.  

 Ao falar de si, eles percebiam-se e se viam personagens principais de sua 

biografia, o que não necessariamente acarreta em uma compreensão complexa das 

questões comentadas por eles, mas permitia tomar consciência da própria 

existência. 

 Conforme citado por Santos: 

 

(...) A criação desse relato (história) tem como resultado primeiro a 
consciência do próprio ato  de conhecer, ou seja, um sentimento de 
si através do qual o indivíduo percebe-se, momentaneamente, 
protagonista da sua narrativa, o que não significa necessariamente a 
percepção dos detalhes que a constituíram ou da sua totalidade, mas 
a descoberta (conhecimento) da própria existência. (SANTOS, 2011, 
p. 5) 

 

 É interessante perceber como ouvir histórias auxilia no processo de criar 

discursividade. Como também propõe Flávio Desgranges:   

 

(...) Quem sabe ouvir uma história, sabe contar histórias. Quem ouve 
histórias, sendo estimulado a compreendê-las, exercita também a 
capacidade de criar e contar histórias, sentindo-se, quem sabe, 
motivado a fazer história. (DESGRANGES, 2005, p. 5) 
 

 Em seu livro A Palavra do Contador de Histórias, Gislayne Matos 

parafraseando Hampâté Bâ afirma: “Ao longo dos dias o conto tradicional tem virtude 

de agir como um fermento e um revelador sobre aquele que o carrega dentro de si 

mesmo” (MATOS, 2005, p.XXIX). Para mim, não só os contos tradicionais tem essa 

característica, mas, em geral, toda forma de narrativa, aqui especificamente as orais. 



28 
 

Os interlocutores também t~em ação ativa, uma vez que o que é contado reverbera, 

podendo levá-los até mesmo a um novo entendimento de si mesmo. 

 

Terreno pedregoso: uma criança me “espelha” 

Era uma prática comum entre alguns mediadores deixar as crianças livres 

para verem os quadros das cosmogonias como desejassem. Nesse momento nós as 

ficávamos observando. A imagem da cosmogonia Iorubá gerava comentários e 

reações variadas nas crianças. Geralmente, no primeiro contato, logo apareciam 

comentários com teor racista, tanto das crianças brancas quanto das negras. Muitas 

diziam que Obatalá (a escultura dele) era feio, que seu nariz não era bonito, que o 

turbante na sua cabeça era esquisito e até que tinham medo dele. Também eram 

frequentes comentários que comparavam os meninos negros da turma com Obatalá: 

“Olha você ali”, “Olha o fulano” – comentários geralmente seguidos de risadas da 

turma. Certa vez, enquanto estava mediando com uma colega de trabalho, ouvimos 

um menino negro de pele escura dizer para uma colega branca algo pejorativo sobre 

Obatalá ser negro. Minha amiga interferiu na conversa dos dois e disse: “Mas você 

também é negro”. Em orientação, Marina Machado – minha orientadora – observou 

que a atitude de minha colega pode ser lida como um tanto violenta, direta demais, 

considerando o contexto das crianças e seu diálogo anterior. Concordo com a 

observação, pois após essa situação o menino arregalou os olhos e não disse nada, 

mas era nítido seu desconforto em ser “apontado” como negro. Em sua “defesa”, sua 

amiga disse: “Não precisa ofender ele, não”, o que explicita a visão do ser negro 

como negativo, como revelaram as piadas e dizeres negativos. 

Por mais que ser lido como negro fosse inegável para aquele garoto, ele 

aparentemente não estava confortável em ser. Compreendo que a atitude desse 

aluno em negrar sua negritude acontece porque ser negro no Brasil não é 

socialmente visto como “bom” por uma enorme parcela da população: “O irracional, 

o feio, o ruim, o sujo, o sensitivo, o superpotente, o exótico são as principais figuras 

representativas do mito negro” (SANTOS, 1990, p. 27). Como “mito”, Santos define:  

 

O mito é uma fala, um discurso - verbal ou visual - uma forma de 
comunicação sobre qualquer objeto: coisa comunicação ou pessoa. 
Mas o mito não é uma fala qualquer. é uma fala que objetiva 
escamotear o real, produzir o ilusório, negar a história, transformá-la 
em “natureza”. Instrumento formal da ideologia, o mito é um efeito 
social que pode entender-se como resultante da convergência de 



29 
 

determinações econômico-político-ideológicas e psíquicas. 
(SANTOS, 1990, p. 25).  

 

 O mito negro traz narrativas e representação perpetuadas na sociedade 

dominante branca e racista, que tem a finalidade de manter as pessoas negras em 

posições inferiores e de subalternidade em relação às pessoas brancas. Formado de 

estereótipos negativos o mito negro “busca afirmar a linearidade da natureza negra’” 

(SANTOS, 1990). À medida em que vamos nos desenvolvendo, somos levados a 

introjetar características do mito, ao ponto de acreditar e até tentar nos encaixar 

nele. 

 Assim como o jovem visitante do museu, durante boa parte da minha infância 

e adolescência eu também não queria ser lido como negro. Quando eu tinha por 

volta de oito anos de idade, apesar de morar em um bairro onde a maioria das 

crianças era negra, meu melhor amigo era um menino branco que morava na rua ao 

lado da minha, o Hugo. Ele tinha minha idade e nós sempre brincávamos juntos. Nós 

tínhamos vários bonecos de personagens dos desenhos que gostávamos: Power 

Rangers26, Digimon27, Max Steel28 e outros. Um dos meus bonecos favoritos era a 

boneca skatista da personagem Lindinha29 do anime Meninas Super Poderosas30. 

Geralmente as brincadeiras com os bonecos aconteciam na casa dele, debaixo da 

mesa da varanda e não existia nenhum adulto por perto. Nossa brincadeira favorita 

era inventar histórias para os bonecos enquanto os fazíamos viver. As histórias 

geralmente não tinham nada a ver com as histórias “originais” dos bonecos, muitas 

vezes até mudávamos seus nomes. Uma vez que as narrativas se estabeleciam, nós 

passávamos dias brincando com elas e fazendo com que se desenvolvessem se 

tornando extensas e cheias de acontecimentos. Hugo sempre era os personagens 

masculinos e eu gostava de ser os femininos. Certa vez, até inventamos uma 

história onde nossos bonecos - um boneco skatista dele e a minha boneca skatista 

da Lindinha - se namoravam, se beijavam e viviam uma relação de cumplicidade. Na 

minha mente de “criança cristã” eu sentia uma culpa por sermos dois meninos 

                                                
26

 Franquia de séries de TV que se tornou popular nos anos 90 e contava a história de jovens 
recrutados para salvar o mundo de ameaças intergalácticas. 
27

 Série de desenho animado sobre criaturas digitais habitantes de um mundo digital. A franquia se 
tornou popular nos anos 2000. 
28

 Bonecos de ação distribuídos pela empresa de brinquedos Mattel. Max Stell era representado como 
um agente secreto. Devido a popularização do brinquedo, ganhou uma série animada nos anos 2000. 
29

 A personagem Lindinha é loira, tem olhos azuis, extremamente vaidosa e reproduz um estereótipo 
de feminilidade. 
30

 Série animada dos anos 90. As protagonistas são três irmãs/garotas super-heroínas que salvam a 
cidade de Townsville com seus poderes especiais. 



30 
 

brincando de “namorar” mesmo que com os bonecos. Mas também não deixava de 

brincar porque eu sabia que não estávamos fazendo nada de “errado”.  

Eu sempre era os personagens muito brancos - não que eu tivesse bonecos 

negros, inclusive se naquela idade me oferecessem um, talvez eu não me interesse 

tanto por ele. Dar vida a um boneco branco me gerava uma grande satisfação. Eu 

não saberia dizer naquela época, mas hoje relaciono com o que Santos aponta 

sobre o desejo imposto as pessoas negras de “alcançarem uma branquitude”:  

 

O negro de quem estamos falando é aquele cujo Ideal de Ego é 
branco. O negro que ora tematizam é aquele que nasce e sobrevive 
imerso numa ideologia que lhe é imposta pelo branco como o ideal a 
ser atingido e que endossa a luta para realizar este modelo. 
(SANTOS, 1990, p. 34). 
 

 Ser branco na vida real é impossível, mas na fantasia não era. Acredito que 

através dos jogos de histórias com meu amigo, sendo personagens brancos vivendo 

histórias brancas, eu sentia que me aproximava de um ideal de branquitude.  

Lembro da época que uma biblioteca itinerante chegou na minha cidade e 

meus pais me levaram até ela para que eu pudesse pegar alguns livros pois eu 

adorava ler e eles queriam me incentivar. Reinações de Narizinho foi o primeiro livro 

de Monteiro Lobato que tive contato e lembro que o seguinte trecho me marcou 

muito: 

 

Tia Nastácia não sei se vem. Está com vergonha, coitada, por ser 
preta. 
- Que não seja boba e venha – disse Narizinho – eu dou uma 
explicação ao respeitável público. (...) 
- Respeitável público, tenho a honra de apresentar vovó, Dona Benta 
de Oliveira, sobrinha do famoso Cônego Agapito Encerrabodes de 
Oliveira, que já morreu. Também apresento a princesa Anastácia. 
Não reparem ser preta. É preta só por fora, e não de nascença. Foi 
uma fada que um dia a pretejou, condenando-a a ficar assim até que 
encontre um certo anel na barriga de um certo peixe. Então, o 
encanto se quebrará e ela virará uma linda princesa loura. (LOBATO, 
1993)  
 

A obra de Monteiro Lobato é permeada por outras passagens criadas pelo 

autor com características e falas extremamente racistas. Ao ler esses livros quando 

criança, senti que a cor da minha pele seria motivo de vergonha, e ainda que, ser 

preto(a) era uma espécie de maldição. Depois disso criei meu próprio mito, e passei 

a sonhar com ele constantemente, inclusive acordado. Acreditava que em algum 



31 
 

momento quando eu merecesse, uma borboleta pousaria sobre a minha cabeça; 

então, de forma mágica o encantamento iria se desfazer, toda a “tinta” da minha pele 

iria sair, meu cabelo se tornaria liso, eu passaria a ser branco e por consequência 

feliz. 

 

Território Negro para Infâncias 

Deparar-me com as crianças visitantes do ECUFMG e perceber que algumas 

crianças negras dessa geração ainda enfrentam situações de racismo muito 

parecidas com as quais eu enfrentei quando criança, instaurou em mim um desejo 

de movimento. Em conversa com outras pessoas negras no museu, percebemos 

que as situações de reprodução de racismo entre as crianças visitantes eram 

constantes o que nos incomodava muito. Principalmente porque em muitos 

momentos nós não sabíamos lidar com esses casos, como aconteceu com minha 

colega no caso relatado anteriormente. Isso fez com que surgisse em nós o desejo 

de estudar relações étnico raciais para entender minimamente os mecanismos e 

estruturas histórico-sociais que colaboram com o racismo e possíveis estratégias 

para tratar desse assunto com as crianças no museu.  

Paralelo a isso, o Espaço do Conhecimento, foi procurado pela Secretaria 

Municipal de Educação (SMED) com o intuito de revitalizar o projeto Território Negro 

- o Território Negro já havia sido desenvolvido há alguns anos atrás no ECUFMG até 

ser interrompido. Outros espaços culturais também foram procurados, a SMED 

desejava que o museus recebessem crianças de 3 a 6 anos das UMEIs de BH, para 

realizar um percurso temático que aproxima-se as crianças das culturas afro-

brasileiras a partir de suas exposições. 

O convite da SMED chegou em momento certo e encontrou solo fértil no 

Espaço. Natália, Priscila e eu – os três mediadores autodeclarados negros no turno 

da manhã naquele momento – ficamos responsáveis por criar e desenvolver esse 

projeto. A princípio, o desafio parecia muito grande, além de atender um público de 

crianças muito pequenas ainda havia outra questão: como tratar de questões étnico-

raciais com crianças tão pequenas? 

Tal desafio não nos assustou, mas nos motivou. Durante algum tempo depois 

disso, fizemos reuniões frequentes para debater questões raciais. Nossa colega 

Natália, era estudante do curso de História e possuía um grande conhecimento 

sobre a história do povo negro no brasil e compartilhava isso conosco. Para mim 



32 
 

esse momento foi essencial, tanto no aspecto profissional como pessoal, pois à 

medida que eu ia me aproximando desse debate e entendendo a história do meu 

povo, começava a entender a mim mesmo enquanto pessoa negra nessa sociedade. 

Por sermos do curso de Teatro, Priscila e eu contribuíamos mais efetivamente 

com questões artísticas, ao ponto de entendermos que nosso diálogo com as 

crianças se dariam de forma mais efetiva – e a afetiva – através de abordagens 

artísticas, especificamente da contação de histórias, que havia se apresentado como 

um prática que durante as mediações nos permitia conversar com as crianças sobre 

variados temas. Decidimos então que o percurso temático se desenvolveria a partir 

da contação da cosmogonia Iorubá. Apesar de ter sido uma decisão intuitiva, ela 

estava intimamente relacionada a um pensamento africano de educação:  

 

[...] o ensinamento não é sistemático, mas ligado às circunstâncias 
da vida. Este modo de proceder pode parecer caótico, mas, em 
verdade, é prático e muito vivo. A lição dada na ocasião de certo 
acontecimento ou experiência fica profundamente gravada na 
memória da criança. [...] Assim, qualquer incidente da vida, 
qualquer acontecimento trivial pode sempre dar ocasião a múltiplos 
desenvolvimentos, pode induzir à narração de um mito, de uma 
história ou de uma lenda. (BÂ, 2010, p. 183) 

 

 Fica explicitado que nesse contexto, a contação de mitos e histórias, 

ocupam o lugar de vida e educação. Além disso, compartilhar conhecimentos 

através de histórias, permite que cada interlocutor tenha a oportunidade de 

alcançar as suas próprias conclusões, sem expectativas de que todos devam 

chegar ao mesmo entendimento sobre o que é ensinado, independente de suas 

singularidades: 

 

Quando um velho conta uma história iniciatória em uma 
assembleia, desenvolve-lhe o simbolismo de acordo com a 
natureza e capacidade de compreensão de seu auditório. Ele pode 
fazer dela simples história infantil com fundamento moral educativo 
ou uma fecunda lição sobre os mistérios da natureza humana e da 
relação do homem com os mundos invisíveis. Cada um retém e 
compreende conforme sua capacidade. (BÂ, 2010, p. 201) 

 

O nome Território Negro não foi escolhido por nós, apenas acrescentamos a 

ele o “para infâncias”, na tentativa de explicitar que o percurso era pensado para a 

infâncias plurais. No entanto, no pensamento da Educação em afroperspectiva, 



33 
 

estar em condição de infâncias se torna uma condição essencial para o processo 

de ensino-aprendizagem:  

 

Na área de educação, a afroperspectividade não passa de um 
convite para que, durante os processos educativos, crianças, 
idosos, adolescentes, jovens e adultos possam habitar suas 
infâncias – porque só podemos ensinar e aprender frequentando 
nossas infâncias. (NOGUEIRA; ALVEZ, 2017, p. 18) 

O percurso temático Território Negro para Infâncias se iniciava no primeiro 

andar. Apesar de suas especificidades, algumas demandas técnicas do museu ainda 

precisavam ser cumpridas. Por isso, foi necessário criar alguns elementos narrativos 

para introduzir as crianças ao “faz de conta” que estávamos propondo. Como de 

praxe, assim que chegavam ao museu, as crianças precisavam colocar seus 

pertences nos escaninhos e jogar fora as balas ou chicletes que estivessem em suas 

bocas. Para “justificar” isso, nós mediadores, recebíamos as crianças muito 

animados dizendo que naquele dia nós iríamos fazer algumas viagens juntos e que 

para isso, era preciso deixar suas coisas guardadas para que a viagem ocorresse 

em segurança e ninguém perdesse nada.  

 Após subir as escadas, sentávamos em roda e como de costume os 

mediadores se apresentavam para as crianças. De modo geral nós sempre dizíamos 

nossos nomes e o que estávamos cursando na UFMG. No Território Negro para 

Infâncias isso ganhava uma outra dimensão, visto que todos os mediadores 

envolvidos nele eram negros e de áreas diferentes do conhecimento. Para nós, isso 

era importante pois poderia contribuir para que as crianças negras pudessem talvez 

vislumbrar estar em uma universidade pública estudando o que gostam assim como 

a gente, ou mais que isso, poderia ampliar as possibilidades de pensar futuro. 

Também era de praxe que todas as escolas que visitavam o museu 

assistissem a uma sessão do planetário. Então, o planetário era apresentado como 

uma nave espacial onde seria feita a primeira viagem do dia. Antes que elas 

entrassem na sala do planetário, se iniciava uma preparação. Primeiro um 

alongamento, pois iríamos passar muito tempo sentados nas cadeiras da nave. Em 

seguida, era hora de vestir o traje espacial. Nós perguntávamos “o que vestir para ir 

viajar em segurança pelo espaço sideral?”, e elas respondiam: “calça”, “colete”, 

“capacete”, “bota espacial”, “cinto de utilidades”, “mochila com comida”. “Vestíamos” 

cada coisa uma a uma. Quando finalmente estávamos prontos, o planetarista-



34 
 

comandante da nave, abria as grandes portas de metal pela parte de dentro da 

neve, revelando as crianças um pouco de seu interior. Após os devidos 

cumprimentos ao comandante, as crianças começavam a entrar de 5 em 5 para 

dentro da nave - por motivos de segurança - deixando as crianças que ficavam de 

fora ainda mais curiosas. 

Geralmente as crianças mais novas como essas, assistiam ao filme “O 

segredo do foguete de papelão”. O filme que acompanha a jornada de crianças 

viajando pelo sistema solar em um foguete de papelão construído por elas. Apesar 

das tecnologias do planetário que gerarem uma experiência imersiva, capaz de gerar 

a sensação de realmente estar navegando pelo espaço, essa sessão era 

relativamente longa, durava quarenta minutos. Chegamos até a sondar a 

possibilidade de trocar por outra mais curta para que o percurso não se tornasse 

cansativo para as crianças, mas aquela era a mais adequada para a idade em 

questão. 

Assim que a sessão terminava e as portas de ferro da nave se abriam 

novamente, as crianças nos encontravam do lado de fora com instrumentos de 

percussão como tambor, pandeiro, caxixi e uma grande globo terrestre. Nós as 

recepcionamos com muita alegria e dizíamos algo como: “Agora que vocês já 

conheceram todos os planetas do sistema solar, é hora de conhecer um pouco mais 

sobre o nosso planeta. Hoje iremos conhecer um continente diferente do nosso. 

Vocês sabem o que é um continente?”. Como esperado a maioria das respostas era 

negativa, então, cabia a nós explicar, mostrando o globo terrestre: “Continente é um 

enorme pedaço de terra, cercado por água do mar e formado de vários países. Nós 

moramos no continente americano, mas hoje nós vamos conhecer uma história do 

continente africano”. Dito isso, nós descíamos as escadas cantando e tocando os 

instrumentos rumo a instalação “Cosmogonias e Cosmologias” onde aconteceria a 

contação. 

No terceiro andar, as crianças encontravam no chão em frente a 

representação da cosmogonia Iorubá, um enorme tecido posicionado como um rio, 

nós as convidávamos a  se sentarem em meia-lua em volta dele, de frente para a 

arte da cosmogonia. Nós ficávamos atrás do pano, o que não intencionalmente 

acabava estabelecendo a área onde iríamos atuar. 

Além dos instrumentos, nós usávamos uma mala como elemento cênico. 

Dessa mala saiam os objetos que ajudavam a contar a história no decorrer da 



35 
 

contação. À medida que nós retirávamos um objeto e outro, as crianças acabavam 

entendendo esse código e ficavam interessadas pelo que sairia dali em seguida. 

 Tenho consciência de que esse relato não será capaz de abranger os 

pequenos detalhes e todas as dinâmicas desenvolvidas durante a contação, pois 

sua maior potência estava no diálogo que nascia do encontro com as crianças. A 

história suscitava outras pequenas histórias, inquietações, perguntas e momentos de 

encantamento que não seria fácil descrever. Mesmo assim, será preciso transcrever 

a nossa versão da cosmogonia iorubá, para que seja possível imaginar como tudo 

se dava, uma vez que nessa etapa do percurso o roteiro se dava atrelado à 

mitologia. É importante ressaltar que as adaptações de linguagem feitas por nós 

foram apenas com o intuito de facilitar a contação e o entendimento das crianças, 

mas os acontecimentos foram mantidos como aprendido por nós, como explica Bâ 

ao observar a fidelidade das narrativas africanas: 

 

A trama da narrativa era sempre a mesma. As diferenças, que se 
encontravam apenas em detalhes sem importância, deviam-se à 
qualidade da memória ou da verve peculiar do narrador. 
Dependendo do grupo étnico a que pertencia, podia tender a 
minimizar certos revezes ou a tentar encontrar alguma justificativa 
para eles, mas não mudava os dados básicos. [...] o contador de 
histórias podia deixar-se levar pelo entusiasmo, mas a linha geral 
permanecia a mesma: os lugares, as batalhas, as vitórias e as 
derrotas, as conferências e diálogos mantidos, os propósitos dos 
personagens principais. (BÂ, 2010, p. 207) 

 

Para o melhor entendimento, entre parentes estará a descrição do que 

acontecia em cada momento da contação, assim como as rubricas nos textos 

dramáticos, em negrito a mitologia: 

 

No começo de tudo o mundo era uma grande bola de água: o Ylê- Aiyê. (Nesse 

momento retirávamos da mala uma grande lona azul que cobria a cabeça das 

crianças, deixando-as imersas num “mundo azul”, como imaginávamos o Ylê-Aiyê. 

Quando a lona descia a história continuava). No céu, o poderoso Deus Olodumaré 

vivia com seus dois filhos: Obatalá e Odudua. Um dia, Obatalá manifestou ao 

seu pai o desejo de criar a terra. (os diálogos eram improvisados de forma 

coloquial como: “ô pai, o mundo só com água é legal, mas eu tenho vontade de criar 

a terra”. Isso tendia a aproximar mais as crianças da história). O pai consentiu e 



36 
 

para a missão de criar a terra deu ao filho uma galinha e um punhadinho de 

areia. (Como Obatalá criaria a terra só com um punhadinho de areia e uma galinha? 

- perguntávamos. As respostas eram as mais variadas possíveis, mas geralmente 

nenhuma delas era a mesma da história, causando surpresas ao descobrirem). 

Olodumaré disse a Obatalá para descer do céu até a grande bola de água, e 

assim que lá chegasse ele deveria colocar o punhadinho de terra sobre a água 

e colocar a galinha em cima da areia. Nesse momento a galinha começaria a 

ciscar e espalhar a terra para todo o lado, formando as montanhas, as 

florestas, as ilhas... Obatalá então começou sua viagem do céu até o Ylê-Aiyê. 

No meio do caminho ficou com muita sede. Caminhando mais um pouco, 

encontrou uma garrafa de um líquido misterioso. Apesar de ficar desconfiado, 

ele estava realmente com muita sede e bebeu todo o líquido. O que Obatalá 

não sabia era que esse líquido era uma poção do sono e acabou adormecendo. 

Dias se passaram sem que Obatalá voltasse pra casa, seu pai preocupado 

pediu a Odudua que descesse até o Ylê-Aiyê para descobrir o que estava 

acontecendo com seu irmão. Chegando no meio do caminho ele encontrou 

Obatalá dormindo e resolveu ele mesmo completar a tarefa do irmão: criou a 

terra. Dias depois quando Obatalá acordou, percebeu que o mundo já havia 

sido criado e ficou muito triste. Resolveu então voltar pra casa e pedir 

desculpas para o pai por não ter cumprido a missão. (Aqui perguntávamos as 

crianças se o pai deveria desculpar o filho. A maioria das respostas era “não” e nós 

rebatíamos dizendo que Olodumaré era um pai muito bondoso por isso ele 

obviamente perdoaria o filho). Olodumaré perdoou o filho e ainda deu a ele uma 

nova missão: criar o ser humano para viver na terra. Dessa vez o pai não deu 

nenhuma dica de como realizar essa missão, apenas deu ao filho um 

punhadinho de areia.  

Obatalá então desceu do céu até a terra recém-criada. Sem saber como iria 

realizar a nova missão apenas com punhadinho de areia, se colocou pensativo 

de frente para o mar. De repente, as águas começaram a se mover de forma 

diferente, e lá de dentro surgiu uma linda mulher. Ela tinha a pele preta, longos 

cabelos trançados, um lindo vestido azul e quando ela andava, as águas do 

mar se moviam debaixo dos seus pés. O nome dela era Iemanjá. Iemanjá era a 

mulher mais linda que obatalá já tinha visto na vida. Muito sábia, Iemanjá disse 

a Obatalá que bastaria ele molhar a areia na água, transformando-a em barro, e 



37 
 

assim moldar o ser humano do barro. Obatalá ficou tão agradecido que cantou 

uma música em agradecimento. (Aqui era cantada um trecho da música 

“Saudação à Rainha” da compositora e atriz belorizontina Eneida Baraúna, enquanto 

circulava pelas mãos das crianças uma ilustração de Iemanjá. Nesta ilustração 

Iemanjá possuía a pele preta, diferente da imagem branca que foi grandemente 

divulgada da Orixá no Brasil). Obatalá seguiu o conselho de Iemanjá: Fez o barro 

e dele modelou o homem. Fez primeiro a cabeça, depois o pescoço, a orelha… 

(Nós incentivávamos as crianças a dizer quais outras partes do corpo eram 

necessárias para que se formasse um ser humano e elas diziam: “pé”, “boca”, 

“unha”, “dedos”, “cabelo”, “cílios”, “coração”, “joelho”, “cotovelo”. Algumas vezes se 

tornava quase impossível retomar a história porque elas não paravam de dizer 

partes do corpo humano). Quando concluiu a sua obra prima, Obatalá subiu 

correndo para o céu e mostrou o ser humano que havia criado para seu pai. O 

pai, ficou muito orgulhoso, pois o ser humano havia ficado perfeito. Só faltava 

uma coisa para esse ser humano ficar ainda mais perfeito. (O que era? - 

perguntávamos. Às vezes algumas crianças respondiam o que nós esperávamos 

ouvir, outras não). Agora só faltava ganhar vida. Mas isso era fácil. Olodumaré, 

encheu seu peito de ar e soprou no ser humano o sopro da vida. Era um sopro 

tão forte quanto uma ventania, além de muito poderoso pois instantaneamente 

o ser humano ganhou vida. Assim o primeiro humano foi criado, depois vieram 

os outros. 

  

 Geralmente o percurso todo - contando com a sessão do planetário - durava 

mais ou menos uma hora e meia. Um tempo relativamente curto, que me levava a 

pensar o “Território Negro para Infâncias” como boas sementes espalhadas e 

regadas em bons terrenos. Mesmo assim, algumas vezes conseguíamos ver que 

algumas dessas sementes germinarem diante de nossos olhos, quando por exemplo 

algumas crianças aparentemente frequentadoras de igrejas cristãs, a princípio 

demonstravam resistência a escutar cosmogonia Iorubá, passavam a interagir 

conosco ou quando deixavam de associá-la a algo mal e ruim.  

 Lembro-me de uma das vezes em que fizemos o percurso e que pra mim 

sintetiza um dos motivos de existir ações como essa. Durante o momento da 

mitologia em que estávamos descrevendo Iemanjá - “uma mulher de pele preta, 

longos cabelos trançados e linda” - uma garotinha negra com os cabelos trançados 



38 
 

se levantou do chão e disse para nós: “Eu sou igual Iemanjá, eu sou linda”. E os 

outros alunos brancos e negros da turma concordaram dizendo: “É verdade, ela é 

como Iemanjá. Ela é linda mesmo”. Esse acontecimento aponta as figuras 

mitológicas afro-brasileiras como refências positivas para as crianças. Além de 

apontar para a possibilidade de que as novas gerações de crianças negras, ao terem 

acesso a uma educação emancipadora, possam crescer mais conscientes de quem 

são no mundo desde cedo. 

 

 

Território literário 

 

Não tenho força física, mas as minhas 
palavras ferem mais do que a espada. E 
as feridas são incicatrizáveis. 
 

Maria Carolina de Jesus 
 

No primeiro semestre de 2019, na disciplina Pesquisa em Artes Cênicas do 

curso de Licenciatura em Teatro da UFMG, a professora Mônica Ribeiro nos leva a 

construir um projeto de pesquisa para o futuro Trabalho de Conclusão de Curso. No 

semestre seguinte, apresentei o projeto para minha orientadora, professora Marina, 

que depois de lê-lo sugeriu que talvez ao invés de fazer um roteiro de contação de 

histórias pensado para tratar questões étnico-raciais com crianças, eu poderia 

escrever um livro. Essa ideia me animou muito, inclusive pela sincronicidade dos 

nossos pensamentos, pois eu havia pensando nisso – mas tinha descartado tal 

possibilidade por acreditar que poderia ser muita pretensão desejar escrever um 

livro! Além de poder representar “um passo maior do que as minhas pernas”, como 

diria minha mãe. Pensei que poderia não ser capaz. 

Enquanto refletia sobre tal possibilidade sempre me vinha à cabeça o 

questionamento: “Quem sou eu para me atrever a escrever um livro?”. Felizmente, 

eu tenho um pouco de teimosia e aceitei o desafio. Passei a pensar: “Por que não 

me atrever a escrever um livro?”. 

Desde pequeno, minha aula favorita na escola era a de Português, porque eu 

gostava de interpretação de texto: tentar pensar no que o autor queria dizer com isso 

ou com aquilo. Mais que isso, eu gostava de escrever textos; meu momento favorito 



39 
 

da aula eram os de redação. Não importava se o tema fosse livre ou específico 

como: “dia das mães”, “minhas férias”, “minha cidade”. Escrever me fazia sentir que 

podia moldar a realidade - a minha e as que eu inventava - como quem molda o 

barro. O que se aproxima do que Conceição Evaristo31 diz sobre sua própria 

infância: 

 

E se inconsciente desde pequena, nas redações escolares, eu 
inventava um ou outro mundo, pois dentro dos meus limites de 
compreensão, eu já havia entendido a precariedade da vida que nos 
era oferecida. (EVARISTO, 2007, p. 20) 

 
Os textos que eu escrevia muitas vezes chamavam a atenção dos 

professores, tanto que desde a segunda série do Ensino Fundamental até o final do 

Ensino Médio, me acostumei a ler um ou outro texto meu em voz alta para toda a 

turma, a pedido dos professores. 

Quando criança/adolescente, sempre existiu em mim uma grande vontade de 

ser escritor e poder contar histórias - talvez também por isso tenha me aproximado 

do teatro - mas eu acreditava que aquele não era um espaço que eu poderia habitar, 

por inúmeras razões, entre elas, não ter tido acesso ao melhor ensino de Língua 

Portuguesa nas escolas onde eu estudei, o que gerou lacunas no meu conhecimento 

de gramática, ortografia, etc. Ao ingressar na Universidade, esse sentimento 

aumentou drasticamente frente às leituras e escritas acadêmicas que me eram 

apresentadas. Parei de escrever as histórias como escrevi durante toda vida e tinha 

muita dificuldade em escrever os trabalhos da faculdade. Com isso, passei muito 

tempo pensando que o ensino superior não era meu lugar. Percebo - tanto por 

histórias que ouvi de colegas da UFMG, quanto por algumas leituras - que o 

sentimento de não pertencimento de pessoas negras em relação a lugares de escrita 

e intelectualidade é muito presente. Isso acontece pois o racismo deslegitima, 

desestimula e duvida de intelectualidades negras. 

 Enquanto crescia, muitas vezes os professores brancos duvidavam que eu 

tivesse escrito algumas redações que apresentava, e eu tinha que provar que eram 

de minha autoria mostrando que eu conhecia e sabia o significado de algumas 

palavras do texto. Outras tantas eu escutava que apesar de “até ser inteligente” eu 

“não iria longe na vida por ser negro”. Crescer ouvindo coisas como essas me 

                                                
31

 Romancista, contista e poetisa brasileira.  



40 
 

fizeram durante muito tempo duvidar da minha capacidade de realizar tudo que me 

propunha a fazer. Em poema, Maria Carolina de Jesus (1996)32 conta sobre seus 

anseios e como era desencorajada a sonhar e ocupar lugares pré-estabelecidos por 

uma sociedade racista:  

 

Eu disse: o meu sonho é escrever 
Responde o branco: ela é louca. 
O que as negras devem fazer… 
É ir pro tanque lavar roupa (apud BAROSSI, 2017, p. 22) 

 

 Conceição Evaristo relata um acontecimento similar onde foi desestimulada a 

sonhar um futuro que não o de empregada doméstica: 

 

Enquanto trabalhava como doméstica e após concluir o Curso 
Normal, eu sonhava em dar aula em Belo Horizonte. (....) as famílias 
tradicionais para quem nós trabalhávamos não me indicariam e 
nunca indicaram; não imaginavam e não queriam para mim um outro 
lugar a não ser aquele que "naturalmente" me haviam reservado. 
(DUARTE, 2007, p. 23) 

 

 Em uma entrevista ao canal do Youtube “EBC na Rede”, a jovem escritora 

Jarid Arraes33 comenta sobre sentir que não poderia ser escritora por ser uma 

mulher negra:  

 

Eu me descobri escritora quando eu comecei a escrever contra as 
injustiças e discriminações que eu sofria como mulher negra e 
nordestina. Foi a partir daí que eu comecei a perceber que o fato de 
eu não me sentir capaz de ser escritora, me apresentar como 
escritora, era fruto do racismo da sociedade que dizia que esse não 
era meu lugar. Então, aprendi a aceitar que é meu lugar sim. Aprendi 
a defender esse lugar e a produzir e escrever coisas que ajudem 
outras mulheres como eu a saberem que podem escrever, que 
podem ilustrar, fazer arte, fazer ciência e serem intelectuais. (JARID, 
2016) 
 

 Em 2015 Jarid publicou independentemente o livro As lendas de Dandara. O 

livro nasceu da necessidade da escritora de resgatar a figura de Dandara dos 

Palmares34, que, segundo ela, assim como outras mulheres negras, possuem suas 

                                                
32

 Uma das primeiras escritoras negras de destaque no Brasil e uma das mais importantes escritoras 
brasileiras. Escreveu o famoso livro Quarto de despejo: diário de uma favelada publicado em 1960. 
33

 Escritora, cordelista e poetisa negra brasileira.  
34

 Guerreira negra que lutou pela libertação dos negros e negras escravizados no Brasil. Dandara 
liderou homens e mulheres e não se encaixava aos padrões de gênero impostos as mulheres. Para 



41 
 

narrativas apagadas na história do nosso país. No livro, Jarid brinca e intercala fatos 

históricos com lendas que giram em torno da figura de Dandara. Por conta do 

sucesso o livro ganhou em 2016 uma nova publicação pela Editora De Cultura e, 

segundo Arraes, passou a ser usado por muitos professores em sala de aula: 

  

Essa é a maior recompensa: crianças como eu fui, vão poder 
conhecer a Dandara que eu não conheci, que teria feito tanta 
diferença na minha vida se eu tivesse conhecido e agora vai fazer a 
diferença para elas de uma forma muito positiva. (JARID, 2016).  
 

 Sobre o sentido que o ato de escrever - principalmente quando escrevem as 

suas histórias - ganha na vida de pessoas negras,35 Conceição Evaristo conclui:  

 

Escrever pressupõe um dinamismo próprio do sujeito da escrita, 
proporcionando-lhe a sua auto-inscrição no interior do mundo. E, em 
se tratando de um ato empreendido por mulheres negras, que 
historicamente transitam por espaços culturais diferenciados dos 
lugares ocupados pela cultura das elites, escrever adquire um 
sentido de insubordinação. Insubordinação que se pode evidenciar 
muitas vezes, desde uma escrita que fere “as normas cultas” da 
língua, caso exemplar o de Maria Carolina de Jesus, como também 
pela escolha da matéria narrada. (EVARISTO, 2007, p. 20-21) 
 

 Não apenas fui encorajado e inspirado pelas histórias dessas mulheres 

negras a abraçar o desafio de escrever um livro infanto-juvenil que possibilite um 

diálogo sobre questões étnico-raciais com crianças, como as falas delas também me 

apontaram uma temática sobre a qual desenvolveria minha narrativa.  

 Se as pessoas negras desde a infância são constantemente desencorajadas 

a sonhar e levadas a acreditar que existem lugares que não podem ocupar, me 

interessa escrever sobre isso e afirmar o que eu enquanto criança negra precisei 

ouvir para me permitir idealizar um futuro: “você é quem você é, e pode ser o que 

quiser ser”. 

 Mergulhado na noção e vivência da autobiografia como metodologia para a 

escrita do presente trabalho, pareceu-me coerente que o livro também seguisse a 

mesma linha. Essa ideia surgiu ainda no período em que eu não havia estabelecido 

sobre o que trataria a história que eu viria a escrever. Em busca de inspirações, 

                                                                                                                                                   
não retornar a condição de escravizada Dandara suicidou-se atirando-se de uma pedreira em janeiro 
de 1694 após ser presa. 
35

 A autora foca seu olhar em mulheres negras, mas tomo a liberdade de abranger a discussão para 
pessoas negras uma vez que a comunidade negra compartilha vivências de opressão ainda que em 
níveis diferentes.  



42 
 

resgatei fotos da minha infância em Cataguases, o que me trouxe à memória várias 

histórias daquela época, dentre elas, o desejo quase desesperado que havia em 

mim de “ser” muitas coisas quando eu crescesse.  

 Toda vez que surgia a pergunta: “o que você vai ser quando crescer?”, minha 

resposta era diferente: “enfermeiro”, “professor”, “médico”, “ator”, “escritor”. Apesar 

de querer muito me tornar todas aquelas coisas um dia, em incontáveis momentos 

eu não acreditava que realmente poderia. Afinal quantos médicos pretos eu havia 

conhecido? Quantos histórias sobre pessoas negras eu havia lido? Quantos filmes? 

Raríssimos ou nenhum.  

Minha mãe e a confiança que ela explicitamente depositava em mim, através 

das nossas conversas e momentos em que sonhávamos juntos um futuro melhor 

para todos nós, era o que sempre me lembrava de não acreditar nas vozes que 

diziam que eu não poderia ser bem sucedido no que eu escolhesse fazer para viver. 

Ao escrever esse livro, um dos meus desejos é que ele possa ser, para outras 

pessoas, o que minha mãe foi para mim.  

Ao transmitir minha história através de palavras escritas em um livro, pretendo 

não me afastar da oralidade e levar em consideração o pensamento de Bâ quando 

diz:  

Não faz a oralidade nascer a escrita, tanto no decorrer dos séculos 
como no próprio indivíduo? Os primeiros arquivos ou bibliotecas 
do mundo foram o cérebro dos homens. Antes de colocar seus 
pensamentos no papel, o escritor ou o estudioso mantém um 
diálogo secreto consigo mesmo. Antes de escrever um relato, o 
homem recorda os fatos tal como lhe foram narrados ou, no caso 
de experiência própria, tal como ele mesmo os narra. (BÂ, 2010, p. 
168) 
 

 No processo de escrita me propus a pensar não só no movimento onde a 

oralidade faz nascer a escrita, mas também na escrita que retorna à oralidade 

através da contação de história: um livro para contar história. Conceição Evaristo 

cunhou o termo “Escrevivência”, que, segundo ela, pode ser traduzido como 

escrita de mulheres negras. Em suma (EVARISTO, 2017) conceitua: “(...) escrita 

que nasce de uma experiência, de uma vivência, das subjetividades das mulheres 

negras. (...) Minha escrita é marcada pela minha vivência de mulher negra na 

sociedade brasileira”. Além da dimensão que explicita que o modo de fazer 

literário é imprescindivelmente marcado pela experiência de mundo de quem 

escreve, pensar Escrevivência nos possibilita aproximar escrita e oralidade: “(...) 



43 
 

escritas que não se dão só pelo alfabeto, mas se dão pelo corpo, pelo gesto, pela 

voz, pela expressão. Essas são as possibilidades da oralidade” (EVARISTO, 

2017). 

Desejando que o livro seja lido pelas crianças e contado a elas, após 

escrever algum trecho, eu o contava em voz alta para mim mesmo, como forma 

de colocar a palavra escrita “à prova” da palavra falada. Após isso, eu adaptava o 

que havia escrito para deixar mais “palatável”. 

Alguns pressupostos foram importantes para a escrita da narrativa: 

primeiro, todos os personagens são negros; segundo, os personagens teriam 

algumas características ressaltadas como por exemplo a beleza, a inteligência, 

simpatia e outras, como forma simbólica de combater mitos racistas que apontam 

que sujeitos negros são despossuídos dessas qualidades. 

 Apenas após a escrita da primeira versão completa do texto surgiu o título: 

“O que Felipe36 vai ser?”. A história narra os anseios de Felipe - uma criança 

negra - que não consegue decidir o que vai ser quando crescer e se angustia com 

o medo de não conseguir ser nenhuma das coisas que sonha. 

 Ao ler a primeira versão do texto do livro em orientação, fui questionado se 

o personagem principal da história não deveria passar por alguma situação de 

adversidade em encontro com uma figura branca racista (como acontece na vida), 

ou até que a figura da mãe poderia ser lida como ingênua. Porém, baseado na 

minha experiência, acredito que crianças negras já passam por situações de 

racismo no cotidiano e para mim era importante escrever algo que fosse como as 

“vitaminas” que as mães dão para os filhos crescerem “mais fortes”. Como no 

relato da menina negra que ao participar do Território Negro para Infâncias se 

disse linda. Ao saber por si mesma que é linda, vozes que dizem o contrário 

tendem a ser apenas vozes. É claro que isso seria esperar demais de uma história 

de menos de 20 páginas, escrita por um jovem inexperiente, no entanto, essa é 

apenas uma inspiração filosófica sob a qual ancorei a criação dessa escrita. Minha 

orientadora e colegas de orientação se aperceberam sobre o que eu estava 

falando. 

 Ressalto que o livro não é sobre profissões ou sobre escolher o futuro, mas 

                                                
36

 Durante boa parte do processo de escrita fiquei em dúvida se mantinha o personagem principal 
com meu próprio nome com medo de soar egóico, ao final mantive Felipe por condizer com a 
proposta da autobiografia.  



44 
 

sobre possibilidades. Chaui (1995; 1999) diz: “[...]aumentar a potência de uma 

pessoa equivale a expansão de seu território de ação, ampliando a sua 

independência, propiciando outras relações com os outros corpos.” (apud 

NOGUEIRA; ALVEZ, 2017, p. 15). Quando na história, a mãe diz a Felipe que 

“desde que seja ele mesmo, pode ser o que ele quiser”, ela lembra que haverá 

pedras no caminho mas de alguma forma liberta o filho para ser a criança negra 

que ele é, e amplia o seu “território de ações” ao se mostrar confiante nele. Depois 

disso, Felipe volta a brincar, experimentar a vida e viver. 

 

[...] a condição da infância é um modo de lançar olhares inéditos 
sobre o mundo em busca de percursos que estão por fazer. Em 
outros termos, a evocação da infância negra pode funcionar como 
uma resistência à coisificação e animalização. A exaltação da 
infância e da negritude podem se tornar possibilidades para 
educar em favor da vida – uma esperança que habita o presente. 
(NOGUEIRA; ALVEZ, 2017, p. 18) 

  

 Gosto de pensar que escrevo essa história como a conversa que não tive com 

o jovem garoto negro do museu; escrevo também para o meu irmão, agora 

terminando o ensino médio e tem medo de não ser inteligente o suficiente para 

conquistar seus sonhos; e também o faço como um ato de ressignificação ao 

momento da infância a partir do qual criei o mito em que eu só poderia ser feliz se 

fosse branco. Hoje não almejo ser escritor, mas escrevo para me reconectar com 

aquele menino que escrevia histórias e tecia existências. 

 

Para onde vou? 

Ao final desse trabalho é importante destacar que, ao rigor da tradição 

acadêmica, seria desejável que eu discutisse “infâncias” conceitualmente. 

Conscientemente não o fiz. Durante as orientações, Marina me emprestou o livro 

Cultura infantil: a construção corporativa na infância organizado por Shirley R 

Steinberg e Joe L Kincheloe, como uma forma de me apresentar a noções de 

infância que poderiam vir a constar nesta monografia. Reconheço a importância da 

obra e assumo ter me interessado por algumas das discussões levantadas nos 

artigos presentes no livro; inclusive há nele uma noção de infância que gostaria de 

compartilhar: “A infância é um artefato social e histórico, e não uma entidade 

biológica.” (STEINBERG, KINCHELOE, 2001, p. 11). Mais adiante os autores 



45 
 

concluem: “A infância é uma criação da sociedade sujeita a mudar sempre que 

surgem transformações sociais mais amplas.” (STEINBERG, KINCHELOE, 2001, p. 

12). Isso me levou a refletir que a infância que eu estou tematizando neste trabalho é 

uma infância negra e brasileira - e por consequência marcada pelo racismo - 

enquanto o livro me oferecia uma infância conceitual, sobretudo norte-americana e a 

partir do olhar de pesquisadores, que me parecem, brancos. 

Não tenho dúvida de que existam ótimos trabalhos de pesquisadores negros 

brasileiros que reflitam sobre infâncias negras no contexto do nosso país, contudo, 

devido ao pouco tempo hábil para realização desta pesquisa, a dificuldade de 

pesquisadores negros em atingirem visibilidade e minha pouca experiência com a 

pesquisa acadêmica, tive certa dificuldade em ter acesso a essas literaturas – 

somente muito perto de encerrar esta pesquisa encontrei Renato Nogueira, 

pesquisador negro que pensa infâncias negras em afroperspectiva, e que, apesar do 

meu desejo, não foi possível incluí-lo de maneira mais presente nessa pesquisa. 

Levando em consideração a metodologia autobiográfica que adotei para a 

construção desse trabalho, tomei a decisão de abordar infâncias negras trazendo a 

luz da discussão a minha própria infância, a das crianças negras com as quais tive 

contato durante meu tempo de atuação no museu e, de forma tímida, até mesmo a 

da escritora Conceição Evaristo. 

Materializar este Trabalho de Conclusão de Curso desenvolveu em mim o 

gosto pela pesquisa que havia começado a ser aguçado durante a disciplina de 

Pesquisa em Artes Cênicas no semestre anterior, ao ponto de, ao fim dessa 

graduação, vislumbrar a possibilidade de trilhar um caminho rumo a um mestrado, 

que possa adensar as discussões iniciadas aqui. Nesse momento, munido de 

bibliografias e um maior “fôlego” de pesquisa, desejo ser capaz de conceituar e 

desenvolver um pensamento acerca de uma educação étnico-racial sobre arte e 

infâncias negras e quem sabe ser capaz de contribuir de modo teórico e prático 

acerca desse tema. 

Planejo também continuar trabalhando no desenvolvimento do produto dessa 

monografia – o livro – que foi realizado em “tempo recorde” (para se concretizar até 

a banca de defesa dessa monografia), e, após isso, poderá tomar o tempo 

necessário para de fato ficar “pronto” – com desenhos coloridos, maturação da 

história e outros ajustes necessários – para possivelmente inscrevê-lo em editais de 

publicação. 



46 
 

Marina sugere aos seus orientandos que suas monografias sejam divididas 

em “quem sou”, “onde estou” e “para onde vou”. Acredito que o “quem sou” permeia 

todo o trabalho, e o “onde estou” de alguma forma é o próprio trabalho. Já o para 

“onde vou” tem uma aura de incerteza. Achei pertinente manter a última seção 

assim, em forma de pergunta: “para onde vou?”. Assim mantenho em mim a certeza 

de que não acaba aqui. Na verdade, esse é só o começo, afinal ainda existem 

infinitos caminhos para percorrer, pessoas para encontrar e novos territórios para 

criar e habitar. 

 

Referências Bibliográficas: 

BÂ, Amadou Hampâté, A. Tradição Viva In. KI - ZERBO, Joseph (Ed). História geral 
da África, I: Metodologia e pré-história da África. 2. ed. Brasília: UNESCO, 2010. 
Cap. 8, p. 167 - 212. 
 
BAROSSI, Luana. (Po)éticas da escrevivência. Estudos de Literatura Brasileira 
Contemporânea, Brasília, n. 51. p. 22 - 40, Mai./ Ago. 2017. 
 
CABRAL, Magaly; RANGEL, Aparecida. A curadoria de processos educativos de 
ações esparsas à curadoria. In: BITTENCOURT, José Neves (Org). Caderno de 
diretrizes museológicas 2: mediação em museus: curadorias, exposições, ação 
educativa. 1. ed. Belo Horizonte: Secretaria de Estado de Cultura de Minas Gerais, 
Superintendência de Museus, 2008. p. 160 - 170. Disponível em: 
<http://www.cultura.mg.gov.br/files/museus/1caderno_diretrizes_museologicas_2.pd
> Acesso em: 5 nov. 2019. 
 
CARNEIRO, Sueli. Do Epistemicídio. In: _____. A construção do outro como não ser 
como fundamento do ser. 2005. Tese - Faculdade de Educação. Universidade de 
São Paulo, 2005. Disponível em: 
<https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-construc3a7c3a3o-do-outro-
como-nc3a3o-ser-como-fundamento-do-ser-sueli-carneiro-tese1.pdf>. Acesso em: 4 
nov. 2019. 
 
CARVALHO, Cristina. Criança Menorzinha... Ninguém Merece: políticas de infância 
em espaços culturais. In: KRAMER, Sonia; ROCHA, Eloisa (Org.). Educação Infantil: 
enfoques em diálogo. Campinas: Papirus, 2013. P. 295-312. 
 
DESGRANGES, Flávio. Quando Teatro e Educação ocupam o mesmo Lugar no 
Espaço. In:DESGRANGES, Flávio. Caminho das Artes/A Arte fazendo Escola. São 
Paulo: Secretaria da Educação do Estado de São Paulo, 2005. 
 
DOMINGOS, Luís Tomás. Entre estigmas e traumas de violência de colonização e 
escravidão:afirmação de identidade afro descendência. Identidade!, São Leopoldo, v. 
22, n. 22, p. 190 - 208, jul./dez. 2017. Disponível em: 
<http://periodicos.est.edu.br/index.php/identidade/article/view/3245/2971>. Acesso 
em: 05 nov. 2019. 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_serial&pid=2316-4018&lng=en&nrm=iso
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_serial&pid=2316-4018&lng=en&nrm=iso
http://www.cultura.mg.gov.br/files/museus/1caderno_diretrizes_museologicas_2.pdf
http://www.cultura.mg.gov.br/files/museus/1caderno_diretrizes_museologicas_2.pdf
https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-construc3a7c3a3o-do-outro-como-nc3a3o-ser-como-fundamento-do-ser-sueli-carneiro-tese1.pdf
https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-construc3a7c3a3o-do-outro-como-nc3a3o-ser-como-fundamento-do-ser-sueli-carneiro-tese1.pdf
http://periodicos.est.edu.br/index.php/identidade/article/view/3245/2971


47 
 

 
DUARTE, Eduardo de Assis.O Bildungsroman afro-brasileiro de Conceição Evaristo. 

In: ALEXANDRE, Marcos Antônio (Org). Representações performáticas brasileiras: 

teorias, práticas e suas interfaces. Belo Horizonte: Mazza, 2007. p. 22 - 29. 

ESPÌN, S. J. O. Iroko e Ará-Kolé: comentário exegético a um mito Iorubá – Lucumí – 
contribuição ao diálogo com as religiões afro-americanas. Revista Perspectiva 
Teológica, Belo Horizonte, n. 18, p. 29- 61, Jan,/abr. 1986. 
 
EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de 
nascimento de minha escrita. In: ALEXANDRE, Marcos Antônio (Org). 
Representações performáticas brasileiras: teorias, práticas e suas interfaces. Belo 
Horizonte: Mazza, 2007. p. 16 - 21. 
 
FIGURELLI, Fernanda. História que são passadas: Vozes e entidades que circulam 
nas reconstruções do passado de uma antiga fazenda, Revista Mana, Rio de 
Janeiro, v. 21, n. 2, p. 347-376, Aug. 2015. 
 
GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relações 
raciais no Brasil: uma breve discussão. In: HENRIQUE, R. (Org.). Educação 
antiracista: Caminhos abertos pela Lei Federal no. 10.639/03. Brasília: Ed. 
SECAD/MEC, 2005, p.39-62. 
 
GOMES, Nilma Lino. Relações étnico-raciais: educação e descolonização dos 
currículos. Revista Currículo sem fronteiras, Porto Alegre, v. 12, n. 1, p. 98-109, 
2012. 
 
HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a Educação como prática de liberdade. 2. ed. 
São Paulo: Editora Martins Fontes, 2019. 283 p. 
 
LARROSA, Jorge. Notas sobre a experiência e o saber da experiência. Revista 
Brasileira de Educação, Rio de Janeiro, n. 19 p. 20-28, jan./abr. 2002. 
 
LOBATO, Monteiro. Reinações de Narizinho. 46. ed. São Paulo: Editora Brasilense, 
1993. 166 p. 
 
LOPES, Maria Margareth. Museus, história, educação e ciências - Contradições e 
exclusões. Ciência e Ensino, São Paulo, n. 10, p. 23-25, jun. 2001. 
 
MATOS, Gislayne. A palavra do contador de histórias, São Paulo: Livraria Martins 
Fontes Editora, 2005. 203 p. 
 
NOGUEIRA, Renato; ALVES, Luciana Pires. Infâncias Diante do Racismo: teses 

para um bom combate. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 44, n. 2, jul, 2019. 

 
RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala. Belo Horizonte: Letramento, 2017. 128 p. 
 
SANTOS, Vera Lúcia Bertoni dos. Contadores de Histórias sobre Teatro e 
Educação. Revista Brasileira Estudos da Presença, Porto Alegre, v. 1, n. 1, p. 183-
2013, Jan./Jun. 2011. 



48 
 

 
SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro ou as vicissitudes da identidade do negro 
brasileiro em ascensão social. 2. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1990. 89 p. 
 
STEINBERG, Shirley; KINCHELOE, J. L. 2001. Introdução. In: STEINBERG, S. R. & 
KINCHELOE, Joe. (org). Cultura infantilo preo: a construção corporativa da infância. 
2. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2004. p. 9 - 49.  
 

Webgrafia:  

ARRAES, Jarid. Jarid Arraes fala sobre seu livro "As Lendas de Dandara". EBC na 
rede, 2016. Dispoível em: <https://www.youtube.com/watch?v=jVM12bbG2Ww>. 
Acesso em: 05 nov. 2019. 
 
EVARISTO, Conceição. Escrevivência - Episódio 01 da série Ecos da Palavras. 
Instituto de Arte Tear, 2017. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=4EwKXpTIBhE> . Acesso em: 05. nov. 2019. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://www.youtube.com/watch?v=jVM12bbG2Ww
https://www.youtube.com/watch?v=4EwKXpTIBhE


49 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Apêndice – Livro: O que Felipe vai ser? 


